### ДЖОН БИВЕР

АВТОР БЕСТСЕЛ,ЛЕРОВ

## TORICE FIRST BOTOM

УДИВИТЕЛЬНЫЙ СПОСОБ ПРЕОБРАЖЕНИЯ ЖИЗНИ ЧЕРЕЗ ЗДОРОВЫЙ СТРАХ БОЖИЙ

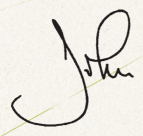
### Дорогой друг!

Трепет описывают как чувство почтительного уважения, смешанного со страхом и изумлением. Это здоровый, уважительный, священный страх перед Богом, который должен искать каждый служитель, поскольку именно трепет перед Богом лежит в основании каждого обетования Бога.

Польза от этого страха велика, она включает глубокую мудрость, близость с Богом, долгоденствие, честь, безопасность и созидание пребывающего наследия. В Писании ясно говорится о том, как Бог приближается к тем, кто непоколебимо стремится к Нему в послушании и истине. Иисус ценил эту добродетель больше всего — и с нашей стороны будет мудро поступать так же.

Я призываю вас обменять жизнь в серой скучной христианской религии на близкие, длительные, значимые, плодотворные и насыщенные отношения с Богом, лишенные других страхов и тревог.

Ваш брат во Христе,



Джон JohnBevere@ymail.com













# **Трепет** перед **БОГОМ**

Удивительный способ преображения жизни через здоровый страх Божий

ДЖОН БИВЕР

The Awe of God, Russian, by John P. Bevere Copyright © 2024 Messenger International www.MessengerInternational.org

Originally published in English as The Awe of God ISBN: 978–1–400–33670–8 Author photo © Meshalli Mitchell

Additional resources in Russian are available for free download and video streaming at MessengerX.com and on the MessengerX App

To contact the author: JohnBevere@ymail.com

This book is a gift from Messenger International and is NOT FOR SALE

Printed in Russia.

«Трепет перед Богом» Джон Бивер, на русском языке Copyright © 2024 Messenger International www.MessengerInternational.org

Дополнительные ресурсы от Джона и Лизы Бивер на русском языке доступны для бесплатного скачивания и потокового вещания на **MessengerX.com** и в приложении **MessengerX** 

Контактный электронный адрес автора: JohnBevere@ymail.com

Эта книга — подарок от служения «Messenger International» и ПРОДАЖЕ НЕ ПОДЛЕЖИТ.

Напечатано в России.





App Store является торговой маркой Apple Inc., зарегистрированной в США и других странах. Google Play и логотип Google Play являются торговыми марками Google LLC.

### Моей восхитительной жене, лучшему другу и драгоценной любви — Лизе Бивер.

«Женщина, что боится Господа, достойна хвалы». Притчи 31:30

Я написал эту книгу в год сорокалетия нашей супружеской жизни. Каждый год с тобой становится только лучше, и, если бы мне дали шанс, я бы снова на тебе женился не раздумывая. Слов не хватит, чтобы выразить восторг и радость, которые ты даришь моему сердцу. Я не был бы сегодня тем мужчиной, которым являюсь, если бы не твоя любовь и поддержка. Ты мудрая, веселая, очаровательная, сильная, отважная и обворожительная. Я люблю тебя навеки.

### ОГЛАВЛЕНИЕ

| ак сов | ершить путешествие по этой книге 9  |
|--------|-------------------------------------|
| Вступл | ение                                |
|        | НЕДЕЛЯ 1. ВСЕМОГУЩИЙ БОГ            |
| 1.     | Божье сокровище                     |
| 2.     | Полярные страхи                     |
| 3.     | Что такое святой страх Божий?       |
| 4.     | Божье осязаемое присутствие         |
| 5.     | Незабываемый вечер                  |
| 6.     | Созерцание Бога                     |
| 7.     | Слава Божья                         |
|        | НЕДЕЛЯ 2. ОТКРЫТЫ ТАКИМИ, КАК ЕСТЬ  |
| 8.     | Ваша ценность                       |
| 9.     | Столкновение со смертельным исходом |
| 10.    | Бог забыл обо мне                   |
| 11.    | Страх и трепет                      |
| 12.    | Заразительное лицемерие             |
| 13.    | Три образа                          |
| 14.    | Вечные решения                      |

### Оглавление

|            | НЕДЕЛЯ 3. НЕПРЕОДОЛИМАЯ СВЯТОСТЬ                                     |
|------------|----------------------------------------------------------------------|
| 15.        | Страх перед человеком                                                |
| 16.        | Право                                                                |
| 17.        | Отойдите от зла                                                      |
| 18.        | Долгоденствие                                                        |
| 19.        | Очистим себя                                                         |
| 20.        | Наша цель                                                            |
| 21.        | Желание и сила                                                       |
|            |                                                                      |
|            | НЕДЕЛЯ 4. НАШ ОТВЕТ НА СЛОВО БОЖЬЕ                                   |
| 22.        | <b>НЕДЕЛЯ 4. НАШ ОТВЕТ НА СЛОВО БОЖЬЕ</b> Трепет перед Божьим Словом |
| 22.<br>23. |                                                                      |
|            | Трепет перед Божьим Словом                                           |
| 23.        | Трепет перед Божьим Словом                                           |
| 23.<br>24. | Трепет перед Божьим Словом                                           |

### НЕДЕЛЯ 5. БЛИЗОСТЬ С БОГОМ

| 30. | Не тот Иисус         | . 253 |
|-----|----------------------|-------|
| 31. | Я не знаю вас        | . 261 |
| 32. | Тайна Господа        | . 269 |
| 33. | Секретная информация | . 277 |
| 34. | Лицом к лицу         | . 285 |
| 35. | Вы друзья мои        | . 293 |

### НЕДЕЛЯ 6. ПОЛЬЗА ОТ СОКРОВИЩА

|    | 36.  | Утверждение Его обетований       |
|----|------|----------------------------------|
|    | 37.  | Страх, устраняющий другие страхи |
|    | 38.  | Наследие                         |
|    | 39.  | Самое важное                     |
|    | 40.  | Успешная жизнь                   |
|    | 41.  | Завершающий этап                 |
|    | 42.  | Обретение сокровища              |
| Пρ | илож | ение. Взгляд на Божье величие    |
| Пρ | имеч | ания                             |

## КАК СОВЕРШИТЬ ПУТЕШЕСТВИЕ ПО ЭТОЙ КНИГЕ

### Дорогой читатель!

Это не просто очередное послание, но жизненно важное послание, которое навеки преобразит вас в случае если вы поверите и будете действовать в соответствии с ним. Я уверен в этом, потому что эти истины изменили мою жизнь и жизнь множества других людей. Всякий раз, когда меня просят дать совет — будь то в вопросах брака, семьи или служения, — я тотчас обращаюсь к тому, что написано в этой книге.

Ввиду того, что это послание имеет огромную важность, я провел много времени в созерцательных молитвах, чтобы его донести до вас. Учитывая ритм и пульс современной жизни — требования к графику и быстрый темп, в котором мы движемся, — я почувствовал необходимость подстроиться и передать эти истины в небольших объемах, чтобы вы могли глубоко обдумать эти короткие тексты.

На первый взгляд можно подумать, что это книга кратких библейских размышлений на каждый день, но, уверяю вас, это не так. Позвольте мне объяснить. Книга библейских размышлений обычно предлагает разные темы на каждый день, которые необязательно объединены кратким систематическим посланием. Хотя эта книга может быть похожа на книгу кратких библейских размышлений, тем не менее каждый день строится на главе преды-

дущего дня, образуя то, что обычно можно найти в полноценной нехудожественной книге. Ее преимущество заключается в том, что вы можете решить, как вам читать ее. Определенно, ее можно прочесть за один или два дня, если захотеть; однако я настоятельно рекомендую читать ее шесть недель (по одной главе в день) или три недели (по одной главе утром и одной главе вечером).

В конце каждой главы в разделе «Сделайте это личным» вы найдете пять инструментов, которые помогут вам увеличить пользу от ее прочтения. В нем перечислены следующие пять пунктов:

- 1. **Библейский стих.** Я привожу отрывок из Священного Писания, который важен в контексте послания на день. Возможно, его нет в основном тексте главы, но он усиливает ее смысл. Настоятельно рекомендую заучивать наизусть эти отрывки.
- 2. **Смысл.** Это главная мысль в данной главе, выделенная, чтобы донести ее важность. Повторение усилит ее эффективность и даст вам краткое описание, когда вы вернетесь и просмотрите главу.
- 3. **Размышление.** Это крайне важно. Псалмопевец говорит: «О заповедях Твоих размышляю и взираю на пути Твои» (Псалом 118:15). Мы размышляем, прокручивая в голове, как Слово Божье применимо к нашему текущему состоянию. Написано, что, поступая так, мы будем процветать и иметь успех (см. Иисуса Навина 1:8, Псалом 1 и Тимофею 4:15).
- 4. **Молитва.** Кроме того, будет приведена молитва, которая отражает учение данной главы. Очень важно, чтобы Бог слышал наш голос и мы давали Ему разрешение менять нас в соответствии с Его Словом.
- 5. **Исповедание.** Написано, что жизнь и смерть во власти сказанного нами слова (см. Притчи 18:21). Когда мы говорим

то, что Он утверждает о нас, о нашем духе, душе и теле, мы приходим в соответствие с Его волей о нас, и это проверенный способ ощутить полноту жизни.

Я снова призываю вас уделить время прочтению этой книги так, чтобы истины из Божьего Слова проникли в ваши сердце и ум. Если в грядущие недели вы будете ежедневно размышлять над этими истинами, они дойдут до вашего сознания и укоренятся в вашей жизни. Это не просто информация, это путь, чтобы стать ближе к нашему Богу. Я также рекомендую вам читать главы и проходить каждый из пяти пунктов в разделе «Сделайте это личным», имея под рукой дневник. Ежедневно записывайте свои мысли и молитвы в дневник, чтобы, вернувшись к нему позже, вы могли вспомнить, что Дух Святой открыл вашему разуму.

Дополнительные рекомендации: во-первых, с помощью смартфона или наручных часов засеките, сколько времени вам понадобится на прочтение главы, на работу с разделом «Сделайте это личным» и дневником. Не спешите, это не состязание. Засекать время нужно для того, чтобы после нескольких глав вы могли с мудростью планировать чтение следующих глав, исходя из вашего среднего времени.

Во-вторых, постарайтесь выработать привычку и не позволяйте ничему отвлекать вас в ежедневно отведенное время для работы с книгой. Я с надеждой молюсь о том, чтобы во время чтения этой книги Бог дал вам все те дары, которые Он давал мне последние сорок лет.

В-третьих, послание всегда приносит гораздо больше результата, когда я преподаю его или исследую в компании друзей. Выберите несколько близких друзей и работайте вместе с ними. По-

сле самостоятельного изучения главы наедине с собой и Святым Духом соберитесь с друзьями, чтобы поделиться тем, что Он вам показал. Делайте это регулярно.

Я молюсь о том, чтобы вы возрастали в близости с Богом по мере путешествия по теме «Трепет перед Богом». Важно, чтобы вы прочитали введение, а не начинали знакомство с книгой сразу с первой главы, так как оно откроет ваше сердце к теме обсуждения. И когда вы закончите читать, я буду рад услышать ваши истории о том, как укрепилась ваша вера и изменилась жизнь благодаря святому страху Божьему.

Искренне ваш, Джон Бивер

P. S. Еще раз напоминаю: не пропустите вступление! Я молюсь о том, чтобы оно зажгло в вас огонь, и вы исполнились священным трепетом и погрузились прямиком в это послание.

### ВСТУПЛЕНИЕ

Страх. Люди на протяжении долгих лет стремились избавиться от него. Они проводили исследования, боролись с ним и устраивали кампании по удалению его влияния из нашей жизни. Даже знаменитая цитата президента Франклина Д. Рузвельта привлекает к нему внимание: «Единственное, чего нам следует бояться, — это самого страха». На всех платформах кричат голоса, что мы должны найти способы преодоления страха, и мы можем найти сотни, если не тысячи книг по самопомощи, написанные специально для этой цели. С конца 1980-х годов повсюду люди носят предметы одежды с дерзновенной надписью «Страха нет». Похоже, мы непреклонны в своем стремлении удалить всякий страх из нашей жизни.

Это священная война кажется обоснованной, разумной и благородной, и, хотя на многих ее фронтах она действительно такова, правда в том, что не всякий страх плохой. Я полагаю, эта навязчивая идея возникает оттого, что все страхи принято объединять в одну большую категорию под названием «вредные». Но действительно ли это предположение верно?

Во-первых, важно признать, что *деструктивные* страхи несомненно существуют, даже если они кажутся обоснованными. Если мы боимся потерять все свои деньги и все свое имущество, скорее всего, мы одержимы ими и можем превратиться в скряг и скопи-

домов, поклоняющихся своим деньгам и имуществу. Если мы бо-имся потерять своего мужа или жену, мы будем слишком сильно цепляться за него или нее либо станем с подозрением относиться к каждому его или ее поступку. В обоих случаях это приведет к отверженности и впоследствии причинит вред отношениям. Если в нас сидит глубинный страх что-то пропустить, он может принуждать нас искать новые ощущения и новые переживания, но за счет здорового общения, крепких связей и прекрасного покоя, который сопутствует приверженности. Если мы боимся за безопасность своих детей, мы, скорее всего, будем препятствовать их взрослению, подавляя их или поощряя их расточительное поведение. Похоже, этот список бесконечен.

С другой стороны, конструктивные страхи дают нам возможность мыслить трезво. Страх упасть со скалы высотой две тысячи футов дает нам мудрость не подходить близко к краю, где можно поскользнуться. Страх попасть в лапы медведя гризли дает нам мудрость не создавать угрозу медведице с медвежатами. Страх получить ожог третьей степени дает нам мудрость надевать на руки прихватки, когда нужно вынуть горячий противень из духовки.

Однако конструктивный страх, несмотря на всю его пользу, может быть извращен и начнет ухудшать нашу жизнь. Так, неконтролируемый страх падения станет удерживать от путешествий на самолете, тем самым приземляя нас. Безудержный ужас перед медведем гризли лишит удовольствия гулять по лесу, а страх получить ожог может развить в нас боязнь включать духовку и готовить вкусную домашнюю выпечку.

Настоящий вопрос, который мы должны задавать, — следующий: *чего мы боимся больше всего?* Это гораздо важнее, нежели фокусироваться на том, как избавиться от деструктивного страха или справиться с конструктивными страхами. Это мудрый воп-

рос, и если на него ответить должным образом, он отодвинет все остальные страхи на второй план и повысит качество нашей жизни — как сейчас, так и в вечности. Он освещает путь к хорошей и полноценной жизни. В Библии много говорится о страхе, и основной вывод таков: «Начало мудрости — страх Господень» (Притчи 1:7). Это не просто мудрость, но мудрость Божья, неплохое место для старта.

Итак, подумайте: что если правильно направленный страх — это добродетель? Что, если страх Божий — это парадоксальный путь к подлинным отношениям с Ним? И что, если именно этот святой страх открывает нам полноту жизни, которую последователи Христа получают на протяжении столетий? Что, если именно этот страх избавляет нас от всех остальных страхов — страха начинать собственный бизнес, страха перед действиями правительства, страха, что с вашими детьми может что-то случиться, страха, от которого страдает ипохондрик, страха, который вызывает душевную болезнь или депрессию (список можно продолжать бесконечно)?

Перед началом нашего путешествия позвольте мне привести четыре утверждения истины.

- 1. Мы люди, и мы будем испытывать страх.
- 2. Страх и трепет перед Богом намного глубже, прекраснее и сокровеннее, чем многие осмеливаются представить.
- 3. Страх Божий поглощает все деструктивные страхи.
- 4. Страх Божий начало всего хорошего.

Некоторые люди по праву напомнят нам, что Библия примерно 365 раз говорит «не бойся», и поэтому многие христиане делают вывод, что Бог не хочет, чтобы мы боялись. Но эти стихи отно-

сятся к *деструктивному с*траху. Более того, я могу привести почти 200 стихов в Библии, которые призывают нас «бояться Бога». И вот что плачевно: в нашем стремлении и попытке искоренить всякий страх из нашей жизни (включая добродетель страха Божьего) эта область нашей веры остается неисследованной, неизведанной и не приносит пользы.

Страх Господень более славный, он гораздо больше внушает трепета и даже радости, чем мы можем себе представить. Далее я хочу показать вам, как правильно направленный страх — а именно добродетель страха Божьего — открывает путь к жизни, превосходящей все, что вы когда-либо себе представляли. И только тогда мы способны смело ответить на все, что жизнь может нам подбросить. Выражаясь словами Чарльза Сперджена: «Страх Божий — это смерть любого другого страха; как могучий лев он преследует и прогоняет все другие страхи» 1.

Я надеюсь, что, читая эту книгу, вы с головой погрузитесь в эту добродетель, снимите религиозный фасад того, чем она не является, и откроете для себя благость того, как она ставит наши ноги на твердую почву. Да, не бойтесь зла, но откройте, как неправильно понятая добродетель страха перед Господом заставит вашу жизнь расцвести во что-то удивительно прекрасное.

Давайте начнем с исследования того, насколько всемогущ наш Бог, Он внушает благоговейный страх.

Мы назовем наше исследование «Трепет перед Богом»!

# Всемогущий Бог

НЕДЕЛЯ 1

Страх Господень — это Его сокровище, драгоценный камень, данный только... очень любимым.

ДЖОН БУНЬЯН

### 1 | БОЖЬЕ СОКРОВИЩЕ

Что, если бы вам рассказали о тайной добродетели, которая, в сущности, является ключом ко всей жизни? Она раскрывает цель вашего существования и притягивает присутствие, защиту и провидение вашего Творца. Это корень благородного характера, основа счастья и залог необходимых изменений во всех неблагоприятных обстоятельствах, с которыми вы можете столкнуться. Твердое обладание этой добродетелью может продлить вам жизнь, подарить крепкое здоровье, обеспечить успех и безопасность, устранить недостаток и гарантировать достойное наследие.

Звучит слишком сказочно? Может быть, вы подумали, что вам в руки попалась книга в жанре художественной прозы? Это не так. Уверяю вас, что я сказал абсолютную правду.

Большинство людей, столкнувшись с такой реальностью, могут усмехнуться и резко возразить: «Такой добродетели не существует!» Однако каждое вышеприведенное обещание было написано несомненно одним из мудрейших людей из всех когда-либо живших на земле, более того, оно было написано им по вдохновению нашего Творца — а Его слова безошибочны!

И все же Соломон до своего ухода из земной жизни отпал от блаженства, о котором он писал, потому что его сердце оставило

Источник его мудрости, и он постепенно отклонился от правильного пути жизни.

Позвольте мне вкратце изложить его историю. Еще в детстве Соломон был обучен и принял эту добродетель. Он вырос с сильным благородным характером и развитой проницательностью. Он быстро обрел лидерские навыки и впоследствии стал правителем миллионов людей. После своего обращения к Богу он обрел невероятную мудрость, едва ли было что-то трудным для его разумения. Он написал тысячи мудрых изречений и сочинил сотни песен: «И говорил он о деревах, от кедра, что в Ливане, до иссопа, вырастающего из стены; говорил и о животных, и о птицах, и о пресмыкающихся, и о рыбах» (3 Царств 4:33).

Этот мудрый человек достиг такого уровня успеха, счастья и славы, с каким никто не сравнится ни до, ни после него. Цари и царицы, послы и высокопоставленные особы преодолевали большие расстояния, чтобы побыть рядом с ним, услышать его мысли, стать свидетелями величия и единства его приближенных и подвергнуться влиянию тех новшеств, которые дали его народу великую силу и богатство. Он настолько впечатлял людей, что одна царица не поверила рассказам о нем, которые она слышала до своего визита к нему. Однако позже, проведя некоторое время с ним, она воскликнула: «Но я не верила словам, доколе не пришла, и не увидели глаза мои: и вот, мне и вполовину не сказано; мудрости и богатства у тебя больше, нежели как я слышала. Блаженны люди твои и блаженны сии слуги твои, которые всегда предстоят пред тобою и слышат мудрость твою!» (3 Царств 10:7, 8).

Из прочтенного отрывка мы понимаем, что люди при его правлении жили счастливо и были результативны в своих начинаниях. Бедности не существовало; у каждой семьи в период его

царства был свой дом и сад. История сообщает, что люди «ели, пили и веселились» (3 Царств 4:20). Они жили в мире и безопасности.

Время шло, и этот благородный правитель постепенно сошел с того пути, который служил источником всех его достижений. Он стал мудрым в своих собственных глазах и счел более ненужным внимать мудрости этой добродетели. Он сбился с пути и впоследствии превратился в горького циника. Не только он один пострадал от этой ошибки, но также и те, кого он вел за собой.

Для него жизнь стала бессмысленной. Он написал такие пренебрежительные утверждения, как «Все — скука, полная скука, никто не может найти в ней никакого смысла»<sup>2</sup> и «История просто повторяется, потому что нет ничего нового под солнцем»<sup>3</sup>. Он написал и более драматичные утверждения: «День смерти лучше дня рождения»<sup>4</sup>, «Кривое не может сделаться прямым, и чего нет, того нельзя считать»<sup>5</sup>.

По сути он написал целую книгу, в которой описал всю бессмысленность жизненного существования; для него все было суетой. Этот человек за относительно короткое время опустился с высот успеха до самых глубин ужасного пессимизма. Сегодня многие психологи поставили бы ему диагноз «тяжелая форма маниакально-депрессивного психоза». Как один человек мог броситься в такие крайности?

Хорошая новость заключается в том, что его история не заканчивается на глубинах отчаяния. Впоследствии он вернулся к самой важной в жизни добродетели. Мы не знаем, сколько месяцев или даже лет он потратил на написание этой мрачной книги, но последняя глава в ней дает надежду на его выздоровление. Он начинает ее с того, что семь раз в той или иной форме пишет: «Помни Создателя» и заканчивает словами:

«Теперь, когда все было услышано, вот заключение: *бойся Бога* и соблюдай Его повеления, ведь в этом все о человеке [полная первоначальная цель его создания, предмет Божьего провидения, корень характера, основа всякого счастья, изменение во всех неблагоприятных обстоятельствах и условий под солнцем] *и* в этом все [обязательство] для каждого человека» (Екклесиаста 12:13, перевод с английского).

Высоко ценимая добродетель — это не что иное, как *страх Божий*. Автор, царь Соломон, говорит, что она является предпосылкой к полноценной жизни в изобилии. В Священном Писании читаем: «Кто есть человек, *боящийся* Господа? Ему укажет Он *путь*, который избрать» (Псалом 24:12). Этот путь необычный, потому что, к сожалению, многие, подобно царю Соломону в его мрачные часы жизни, считают, что их собственная мудрость приносит им успех и счастье. Святой страх поддерживает нашу связь с мудростью нашего Создателя — Того Единственного, Кто знает, что усилит нас и что раздавит.

Важность святого страха настолько перевешивает все остальные добродетели, что Писание называет его радостью Иисуса (Исаии 11:3, НРП) и точно так же потрясающе говорит: «Страх Господень — [Божье] сокровище» (Исаии 33:6, НРП). Сделайте паузу и подумайте: страх Господень — это радость и сокровище Всемогущего Бога. Удивительно! Вскоре мы погрузимся глубже в эту удивительную реальность, но сначала вернемся к царю Соломону.

Почему я начинаю это послание с размышлений о его успехе, падении и окончательном восстановлении? В первые годы моего служения слова одного мудрого лидера привлекли мое внимание и навсегда остались со мной. Он сказал: «Я взял себе за правило

воздерживаться от продвижения на руководящую должность человека с безупречной деловой репутацией».

На мой вопрос «Почему?» он ответил: «Больше всего о характере человека я узнаю по его реакции на неудачу. Взял ли он ответственность, покаялся и вырос благодаря этому опыту? Или он просто оправдал свое поведение и переложил вину на другого? Неудачи показывают, способен ли человек брать ответственность». Я понял, это говорит о том, ценит ли человек мудрость больше всего.

Соломон не осознавал сполна ценность благоговейного страха, хотя и учил ему по вдохновению Святого Духа! Поэтому так получилось, что он оставил этот страх. До его падения благочестивый страх не был его сокровищем и радостью; он не был непоколебимым основанием его мотивов и действий. Когда Соломон споткнулся, испытал безумие в своей душе и наконец восстановился, он более полно осознал масштаб величия силы этого страха.

Апостол Павел писал подобным образом:

«Нет, я тренирую свое тело, подчиняю его себе, ибо *боюсь*, что, возвещая другим Евангелие и все, что с ним связано, самому не оказаться недостойным [не пройти испытание, не получить одобрение и быть отвергнутым как фальшивка]» (1 Коринфянам 9:27, перевод с английского).

Павел понимал, как важно ценить мудрость, доверенную ему Духом Божьим, и не допустить ту же трагическую ошибку, которую совершил царь Соломон. Ему были открыты тайные истины Божьего завета, которые подарят свободу множеству людей, но если бы он не видел в благоговейном *страхе* бесценное сокровище и необходимость, он тоже в конце концов стал бы безна-

дежным циником — недостойным, негодным и отвергнутым как фальшивка.

Принятие благоговейного страха как самого ценного сокровища дает нам силу оставаться в подчинении у истины, и таким образом он хранит нас на пути жизни, который принесет поразительные награды.

Когда большинство людей считают страх чем-то невыгодным и даже вредным, может показаться, что нет оснований исповедовать *страх Господень* благотворной и ценной добродетелью. Тем не менее на основании авторитета Священного Писания я уверяю вас, когда мы примем его, мы получим силу и способность сохранить себя на пути жизни. Так мы испытаем настоящую близость с Богом и получим пользу, благодаря которой наша жизнь изменится, в том числе — преображение в образ Иисуса Христа. Поэтому давайте начнем наше путешествие в поиске благоговейного страха перед Богом.

### = Сделайте это личным*=*

**Библейский стих.** «И настанут безопасные времена твои, изобилие спасения, мудрости и ведения; страх Господень будет сокровищем твоим» (Исаии 33:6).

**Смысл.** Святой страх — это Божье сокровище; оно должно быть и нашим.

**Размышление.** Что значит ценить святой страх как сокровище в практическом смысле? Как мне к нему относиться? Как с ним обращаться? Как мне его не потерять?

**Молитва.** Дорогой Небесный Отец, я прошу Тебя, дай мне в этом путешествии в поиске страха Господнего познать его, жить им и получать от него наслаждение. Пусть он станет моим сокровищем, каким он является для Тебя. Пусть он даст мне мудрость и знания, необходимые для насыщенной и успешной жизни, той, которая угодна в Твоих глазах. И пусть все мои родные и близкие будут просвещены, пусть все, кто взаимодействует со мной, узнают его ценность. Я прошу об этом во имя Иисуса Христа, моего Господа и Спасителя. Аминь.

**Исповедание.** Я выбираю ценить святой страх как великое сокровище в жизни, и, поступая таким образом, я получу силу, чтобы оставаться на пути жизни.

### Бойтесь Бога, да, но не страшитесь Его.

ДЖ. А. СПЕНДЕР

### 2 | ПОЛЯРНЫЕ СТРАХИ

Летом 1994 года меня пригласили служить в одной церкви на юго-востоке Соединенных Штатов. Это была большая церковь, которая двумя годами раньше пережила могущественное Божье прикосновение во время служения евангелиста, который приезжал туда на четыре недели. Пробуждение позволило ощутить Божью благодать, любовь и радость, оно затронуло жизни многих людей чудесным образом. Но, к сожалению, церковь осталась стоять на переживаниях, полученных в период пробуждения, и не стала познавать дальше сердце Бога. По сути, люди в ней застряли и потеряли баланс.

В то время я занимался изучением темы святого страха. Я понимал, что страх Господень важен, но еще не до конца осознал, что это такое, поэтому не был готов проповедовать о нем с кафедры. Несмотря на это, я чувствовал, что мне необходимо отодвинуть в сторону все свои опасения и проповедовать о страхе Господнем на первом вечернем собрании.

Я вышел на сцену и начал обращаться к собранию, исходя из своего ограниченного понимания этой темы. Отсутствующие взгляды людей в зале и их полное безразличие не прибавляли мне уверенности. Казалось, мои слова остались без внимания. Но я был прав, и достаточно скоро узнал, почему.

На следующий вечер, когда закончилось прославление, старший пастор поднялся на сцену, чтобы, как я думал, представить спикера собрания, но я ошибался. В течение пятнадцати минут он исправлял то, о чем я проповедовал на предыдущем служении. Его замечания сводились к тому, что страх Господень относится только к ветхозаветным временам, а христианам не был дан «дух страха», как написано во Втором послании к Тимофею (1:7).

Я сидел в первом ряду и был потрясен. Я чувствовал себя как в страшном сне. Чем дольше он говорил, тем более неуютно я себя чувствовал. Затем он сказал: «В Новом Завете сказано: "В любви нет страха, но совершенная любовь изгоняет страх" [1 Иоанна 4:18]. Поэтому то, чему Джон учил вчера вечером, — ошибка, и я хочу предостеречь вас от нее». Затем он еще несколько минут продолжал корректировать мое послание.

К моему удивлению, когда он закончил, то представил меня и пригласил на сцену проповедовать. Я до сих пор помню, как поднимался и думал про себя: «Как я могу служить этим людям после всего, что он сделал? Это невозможно». Но это происходило, и мне пришлось собрать все силы, когда единственное, что я хотел сделать, — это убежать. Мне было трудно собраться с мыслями, а уж тем более проповедовать послание, которое бы изменило жизни людей, сидящих в зале.

Пока я проповедовал, мой разум постоянно возвращался к его исправлениям, я не мог стряхнуть с себя его слова. Ощущения были ужасными и абсурдными. Мне приходилось несколько раз останавливать свои мысли во время проповеди, чтобы не потерять нить послания. Я боролся со своими чувствами, которые говорили мне: «Забудь об этом, перестань говорить и выбирайся отсюда». Мне было дурно. После короткого послания я передал ему собрание, сразу вернулся в гостиничный но-

мер и лег на кровать, совершенно раздосадованный и чувствуя себя изгоем.

На следующее утро я вышел из гостиницы, нашел уединенное место, где не было никого из сотрудников, и страстно молился, ожидая Божьего исправления. Я искренне спрашивал: «Господь, неужели я ранил Твою церковь? Неужели я учил неправде? Неужели я накладываю цепи на Твой народ?»

Я продолжал молиться и спустя некоторое время обнаружил, что слова моей молитвы начали меняться. Я перестал сомневаться в своем послании, которое проповедовал в тот вечер, и заметил, что из глубины своего сердца молю Бога дать мне больше понимания святого страха. Я удивился тому, что произошло. Я не чувствовал, что Бог недоволен мной, напротив, я ощутил, что Ему угодно было то, что я сделал. Он начал приводить мне на память многочисленные места в Новом Завете о страхе Господнем. Я обнаружил, что больше не чувствую досады, но возвышаю голос и изо всех сил кричу в отчаянии: «Отец, я хочу знать, что такое страх Господень, и пребывать в нем!»

Авторы Нового Завета действительно написали те слова, которые пастор процитировал, но они писали также и другие тексты.

- Апостол Павел писал: «*Со страхом и трепетом* совершайте свое спасение» (Филиппийцам 2:12).
- В другом месте он наставляет: «Итак, возлюбленные, имея такие обетования, очистим себя от всякой скверны плоти и духа, совершая святыню в страхе Божием» (2 Коринфянам 7:1).
- Автор Послания к Евреям пишет: «Итак... будем хранить благодать, которою будем служить благоугодно Богу, с благоговением и страхом» (Евреям 12:28).

- Апостол Петр пишет: «И если вы называете Отцом Того, Который нелицеприятно судит каждого по делам, то *со страхом* проводите время странствования вашего» (1 Петра 1:17).
- Апостол Иуда говорит: «страхом спасайте» (Иуды, ст. 23).
- Иисус предупреждает нас: «И не бойтесь убивающих тело, души же не могущих убить; а бойтесь более Того, Кто может и душу и тело погубить в геенне» (Матфея 10:28).

Я мог бы продолжать и буду это делать далее в книге, но надеюсь, вы уловили суть: *святой страх* — это новозаветная истина. Это лишь некоторые из мест Священного Писания, которые Господь положил мне на сердце, когда я молился.

В то утро я понял, что пастор перепутал «дух страха» со «страхом Господним». Между ними большая разница, и она видна в том, что произошло, когда Моисей вел израильский народ на гору Синай на встречу с Богом.

Как только весь народ собрался, Моисей поднимается на гору, чтобы сначала лично встретиться с Богом. Всемогущий открывает цель, которая стоит за Его великим освобождением:

«Так скажи дому Иаковлеву и возвести сынам Израилевым: вы видели, что Я сделал Египтянам, и как Я носил вас как бы на орлиных крыльях, и *принес вас к Себе*» (Исход 19:3, 4).

Главная причина могущественного Божьего освобождения заключалась в том, чтобы собрать *весь народ* к Себе. Он жаждал их и желал встречи, чтобы они познали Его, как Моисей. Однако три дня спустя, когда Бог сходит на гору, чтобы явить Себя, народ начинает быстро разбегаться. В ужасе они кричат Моисею: «Говори ты с нами, и мы будем слушать, но чтобы не говорил с нами Бог, дабы нам не умереть» (Исход 20:19). В попытке их успокоить вождь отвечает: «Не бойтесь; Бог пришел, чтобы испытать вас и чтобы страх Его был пред лицом вашим, дабы вы не грешили» (Исход 20:20).

На первый взгляд кажется, что Моисей противоречит сам себе: «Не бойтесь», потому что Бог пришел, «чтобы страх Его был пред лицом вашим». Противоречит ли он сам себе? Ни в коем случае. Моисей просто разделяет два понятия: «страшиться Бога» и иметь «страх Господень». Повторюсь: в этом есть большая разница.

Человеку, который страшится Бога, есть что скрывать. Вспомните, в саду, когда Адам согрешил, он и Ева спрятались от присутствия Господа. Такую реакцию мы видим не только у них; подобное поведение можно увидеть и у других героев Библии, которые отступили во мрак.

Однако человеку, боящемуся Бога, нечего скрывать. Он боится отпасть от Бога. Это видно в случае с Моисеем, когда весь народ отступил от горы, он в это время приблизился к Богу. Человек, который боится Бога, не говорит про себя: «Насколько близко я могу подойти к черте греха и не упасть в него?» Нет, он говорит: «Я хочу быть настолько близко к Богу и настолько далеко от этой черты, чтобы даже не видеть ее».

Поэтому, прежде чем дать определение святому страху и перейти к обсуждению этой темы, давайте сначала выясним, чем он не является. Святой страх — это не значит бояться Бога и поэтому отдаляться от Него. Как мы можем наслаждаться близостью с тем, кого боимся? Бог не хочет, чтобы мы отдалялись от Него, совсем наоборот. В псалмах написано: «Сердце мое говорит от Тебя: "ищите лица Моего"; и я буду искать лица Твоего, Господи» (Псалом 26:8). Слышите ли вы призыв к близости? Он хочет привлечь вас к Себе, говорить с вами, вместе смеяться, делиться и прожи-

вать жизнь. В другом месте псалмопевец пишет: «Тайна Господня — боящимся Его» (24:14). Несомненно одно: Бог хочет связи и близости с нами. Поэтому будьте уверены, что святой страх не угасит, а напротив, лишь усилит наше взаимодействие с Богом.

### = Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «Не бойтесь. Бог пришел испытать вас и вложить в вас глубокий и благоговейный страх и трепет, чтобы вы не грешили» (Исход 20:20, перевод с английского).

**Смысл.** Святой страх — не значит страшиться Бога и таким образом отдаляться от Hero. Но это значит бояться потерять с Ним связь.

**Размышление.** В чем заключалась главная цель, для которой Бог избавил Израиль от Египта? В чем заключается главная цель, для которой Бог освободил меня от рабства и цепей земного мира?

**Молитва.** Дорогой Небесный Отец, благодарю Тебя за то, что Ты избавил меня от духа страха через моего Господа Иисуса Христа. Прошу Тебя, вложи в меня святой страх, чтобы мне не согрешить против Тебя, потому что в этом случае я потеряю близкую связь с Тобой, которой Ты хочешь со мной, и я хочу с Тобой. Я прошу Тебя во имя Иисуса. Аминь.

**Исповедание.** Бог призвал меня иметь близкую связь с Ним; поэтому я не боюсь Бога, но я хочу иметь страх Господень, чтобы мне не согрешить.

# Иметь страх Господень — одна из первых и величайших обязанностей Его разумных созданий.

ЧАРЛЬЗ ИНГЛИС

# 3 | ЧТО ТАКОЕ СВЯТОЙ СТРАХ БОЖИЙ?

Невозможно дать определение святому страху Божьему в одном предложении, параграфе или главе. Это все равно что пытаться объяснить полноту Божьей любви в этих рамках. Для этого необходимы многие главы, и даже в этом случае мы останемся далеки в нашем понимании ее. Более того, я думаю, мы будем продолжать раскрывать глубины как святой любви, так и святого страха в вечности.

При всем вышесказанном позвольте мне предложить вам определение святого страха в общих чертах. Вспомните, как в детстве вы раскрашивали рисунки в книжке-раскраске разноцветными карандашами. Вы открывали альбом, выбирали страницу и видели перед собой контуры, которые нужно было заполнить красками. Эта глава похожим образом даст нам общие очертания предметов, но для того, чтобы заполнить их цветом, потребуется вся остальная часть книги. Если бы вам довелось прочитать только одну эту главу, вы бы получили общее представление о святом страхе, но упустили бы ее преобразующие истины.

В предыдущей главе мы сказали, что страх Господень не уводит нас из Божьего присутствия — скорее наоборот. Здоровый прекрасный страх Господень влечет нас к Нему, и нам крайне важно заложить этот твердый фундамент, прежде чем мы продолжим.

Некоторые люди говорят, что страх Господень означает лишь поклонение Богу в трепете. Я слышу, как всем известные служители говорят это с кафедры, в разговорах и за столом с другими лидерами. Тем не менее это определение — лишь начало большой картины, но далеко не все. Это все равно что дать определение Божьей любви как той, которая «долготерпит и милосердствует» (1 Коринфянам 13:4). Но если мы остановимся на этом, то будем не правы и не достигнем цели.

Когда нам с Лизой было чуть больше сорока лет, зять очень уважаемого лидера приехал к нам домой, чтобы рассказать о возможности инвестировать в его компанию. Мы проговорили около двух часов, и я отчетливо помню его сердечность и терпение по отношению к нам. Понаблюдав за его поведением, вы бы тоже сказали, что он доброжелательный человек. Однако после нескольких дней молитвы мы с Лизой почувствовали, что нам не следует делать инвестиции. Теперь, годы спустя, я рад, что мы этого не сделали, потому что он провел много лет в заключении за организацию крупной финансовой пирамиды.

Был ли этот человек терпелив и добр? Несомненно. Проявил ли он любовь? Точно нет. Ведь Писание говорит нам: «Ибо это есть любовь к Богу, чтобы мы соблюдали заповеди Его» (1 Иоанна 5:3). Кража по своей природе эгоистична, она нарушает Божью заповедь о любви (см. Ефесянам 4:28). Растлитель малолетних может быть добрым и даже терпеливым человеком, но в то же время разрушать жизнь молодых ребят. Любит ли он этих детей? Конечно нет!

Точно таким же образом ограничивая святой страх Господень только благоговейным поклонением, мы можем промахнуться мимо цели и уйти в заблуждение. Поэтому давайте проведем черту, а позже добавим красок с помощью учения, примеров из Священного Писания и историй в дальнейших главах. Прежде чем начать, я хочу предупредить вас, что в определении святого страха вы увидите слова, которые могут испугать вас, но, уверяю, пугаться нечего. Прочтите все послание до конца, и вы обнаружите, что святой страх Божий — это дар любви и защиты, подаренные нам Создателем, Который глубоко заботится о нас и жаждет нас.

В Новом Завете много стихов, с которых можно было бы начать, но я верю, что следующий стих задаст нужный тон.

«Итак мы, приемля царство непоколебимое, будем хранить благодать, которою будем служить благоугодно Богу, *с благоговением и страхом*, потому что Бог наш есть огонь поядающий» (Евреям 12:28, 29).

Если вы внимательно посмотрите, то заметите, что в этом отрывке речь идет о двух терминах: *благоговении и страхе*. Это сразу наводит нас на мысль, что страх Божий нельзя ограничить только благоговением, иначе автор не стал бы добавлять второе слово. Не только в английском языке в этом месте написаны два разных слова, но и в греческом языке они тоже различаются: «айдос» и «евлабея».

Благоговение — прекрасный перевод первого греческого слова. По «Полному словарю изучения слов» (Complete Word Study Dictionary) «благоговение» — это «особенно глубокое почтение и уважение, полное обожания»<sup>7</sup>. Мне нравится видеть эти слова в одном ряду; размышляя отдельно над каждым из них, мы поднимемся на новый уровень своего понимания!

Второе слово — «страх» — содержит в себе значение священного трепета. В поисках определения «священного трепета» я заглянул в оригинальное издание словаря Ноа Уэбстера 1828 года. И вот что обнаружил: «страх, кошмар, навеянный чем-то великим и ужасающим; поражать страхом и трепетом. Влиять с помощью страха, ужаса и уважения» Пусть вас не пугают слова «кошмар» и «ужас». Хотя в греческом словаре тоже используются эти слова, помните, что святой страх имеет привлекательное, а не отталкивающее воздействие. Итак, мы должны спросить: есть ли в этих словах позитивная и здоровая сторона? Я верю, что Писание показывает: есть, и мы увидим это позже, когда добавим красок.

Давайте начнем, учитывая наши определения. Иметь страх Божий — значит быть в *благоговении* и священном *трепете* перед Богом.

Иметь страх Божий — значит свято чтить — значит «оказывать великое уважение».

Иметь страх Божий — значит ценить, уважать, почитать, преклоняться и обожать Бога более кого-либо или чего-либо.

Когда мы боимся Бога, мы чувствуем Его сердце. Мы любим то, что Он любит, и ненавидим то, что Он ненавидит. (Обратите внимание: я не пишу, что мы «чувствуем неприязнь» к тому, что Он ненавидит, но «ненавидим» это, как и Он.) Важное для Него становится важным для нас. Неважное для Него становится неважным и для нас.

Иметь страх Божий — это ненавидеть грех.

Иметь страх Божий — это ненавидеть несправедливость.

Иметь страх Божий — это удаляться от зла во всех смыслах: в мыслях, словах и делах. Это значит — воздерживаться от лживых слов. Не говорить и не соглашаться с тем, что

- противно нашему сердцу и мыслям. Страх Божий приведет наше внешнее поведение в соответствие с нашими внутренними размышлениями, мотивами и убеждениями.
- Иметь страх Божий это пребывать в подлинном смирении перед Богом и людьми.
- Иметь страх Божий это воздавать Ему хвалу и честь, благодарение и поклонение, которых Он достоин.
- Иметь страх Божий это отдавать Ему все, что Ему принадлежит.
- Иметь страх Божий это трепетать перед Ним в изумлении и восхищении. Все свое внимание сосредоточивать на Его Слове и присутствии.
- Иметь страх Божий это слушаться Его. Это не просто желание, но внутренняя сила, направленная на то, чтобы исполнить Его волю, чего бы нам это ни стоило. Мы страстно, охотно и немедленно слушаемся, даже если нам кажется, что это не идет нам на пользу или не имеет смысла, мы исполняем.
- Иметь страх Божий это воздерживаться от всякого рода жалоб, ропота и ворчания.
- Иметь страх Божий это уважать, чтить и подчиняться Его прямой и делегированной власти. Это также значит повиноваться этой власти, за единственном исключением: если эта власть приказывает нам грешить.
- Страх Господень формирует наши намерения, мысли, слова и дела.

Теперь давайте частично перечислим преимущества святого страха. Вот некоторые из многих библейских обетований, дарованных тем, кто ходят в нем.

- Страх Господень это отправная точка для близких отношений с Богом. Мы становимся Его друзьями, и нам открываются Его тайны.
- Страх Господень это начало мудрости, понимания и знания. Он дает нам предвидение и четкое божественное направление.
- Страх Господень это залог нашего возрастания в спасении и преображения в образ Иисуса.
- Страх Господень чист, он производит истинную святость в нашей жизни.
- Пребывать в страхе Господнем значит обеспечить себе вечное наследие.
- Страх Господень производит уверенность, бесстрашие и безопасность. Он поглощает все другие страхи, включая страх перед человеком.
- Страх Господень обещает защиту ангелов, исполняет наши желания, дает нам успех, благородство, влияние, долгоденствие, насыщенные дни, наслаждение и счастье в жизни, удовольствие от труда, исцеление тела и многое другое.
- Страх Господень пребудет вовеки он не исчезнет никогда. Страх Господень — это драгоценный подарок от нашего Небесного Отца.

## **- Сделайте это личным** =

**Библейский стих.** «Итак мы, приемля царство непоколебимое, будем хранить благодать, которою будем служить благоугодно Богу, с благоговением и страхом, потому что Бог наш есть огонь поядающий» (Евреям 12:28, 29).

**Смысл.** Страх Господень — это любить то, что Бог любит, и ненавидеть то, что Он ненавидит. Важное для Него становится важным для нас. Не столь важное для Него становится не столь важным для нас.

**Размышление.** Что для меня означает в практическом смысле ценить, уважать, чтить, преклоняться и обожать Бога больше кого-либо или чего-либо?

**Молитва.** Дорогой Небесный Отец, прошу Тебя, научи меня страху перед Твоим именем, Словом, присутствием и всем, что Ты есть. Помоги мне возлюбить святой страх и находить в нем удовольствие. Святой Дух, на протяжении этого путешествия учи меня Божьим путям и открывай их во мне; помоги мне во время чтения этой книги не просто получать информацию, но пусть эти слова преображают мою жизнь в образ Господа моего Иисуса Христа. Я прошу все это во имя Иисуса. Аминь.

**Исповедание.** Пусть мои слова и размышления моего сердца будут угодны в глазах Бога.

Весь Его характер внушает нам благоговение, потому что Он в высшей степени свят, и Его имя для нас слово, вызывающее священный трепет, которое никогда не следует упоминать легкомысленно и никогда не цитировать без серьезной мысли и сердца, поверженного перед Ним.

Ч. Г. СПЕРДЖЕН

# 4 | БОЖЬЕ ОСЯЗАЕМОЕ ПРИСУТСТВИЕ

Как уже было сказано выше, страх Божий кажется нелогичным. При звуке слова «страх» в нашем разуме возникает ассоциация с чем-то губительным и причиняющим ущерб. Но я уверяю вас, на самом деле страх Господень — это мощнейшая сила уверенности, утешения и защиты, доступная каждому человеку во Вселенной. Мы будем раскрывать эту истину по мере нашего дальнейшего путешествия. Но для начала скажем, что святой страх можно разбить на две основные категории:

- 1. Трепетать в присутствии Бога.
- 2. Трепетать перед Его Словом.

Мы обсудим обе, и давайте начнем с первой. Псалмопевец говорит: «Бог почитаем в великом собрании святых, и грозен для всех окружающих Его» (Псалом 88:8, НРП). Обратите внимание: здесь не просто написано, что Бог страшен, но «грозен». Чистая правда: вы никогда не познаете прекрасное присутствие Бога в атмосфере, где Его не почитают и не благоговеют перед Ним.

Для меня это стало реальностью в январе 1997 года. Меня пригласили проповедовать на национальной конференции в столице Бразилии. Мне еще никогда не приходилось там бывать, и я с восторгом собирался в эту великую страну.

Самолет приземлился в Бразилии рано утром, и у меня был целый день, чтобы молиться, подготовиться и отдохнуть в номере гостиницы. В тот вечер, подъезжая к стадиону, я не мог не заметить огромное количество автомобилей, заполнивших улицы еще до нашего приезда. Как и ожидалось, на парковке не было свободного места, а значит, на конференции будет очень много людей.

Меня проводили на стадион, и после встречи с несколькими лидерами я сразу поднялся на сцену. В предвкушении ждал, когда смогу начать поклоняться Богу с тысячами верующих, полных жажды по Нему. Однако мой восторг сразу исчез, как только я заметил, что в атмосфере нет Божьего присутствия. Я был сбит с толку: ведь на конференцию приехали верующие люди, а команда прославления была одной из лучших в стране. Так почему же Его присутствия не было?

Прежде чем я продолжу, позвольте мне сказать несколько слов о Божьем присутствии. Священное Писание выделяет два его вида. Первый — это Его вездесущность. Вот как свидетельствует Давид: «Куда пойду от Духа Твоего, и от лица Твоего куда убегу? Взойду ли на небо — Ты там; сойду ли в преисподнюю — и там Ты... Но и тьма не затмит от Тебя, и ночь светла, как день: как тьма, так и свет» (Псалом 138:7, 8, 12). Это присутствие Бога, которое обещает: «Не оставлю тебя и не покину тебя» (Евреям 13:5).

Второй вид Божьего присутствия — тот, о котором говорит Иисус: «Я возлюблю его и явлюсь ему Сам» (Иоанна 14:21). «Явлюсь» — это греческое слово «эмфаниз», которое означает «пред-

стать... позволить близко узнать себя и понять». Это происходит, когда Бог открывает Себя нашему разуму и органам чувств. Иисус говорит: «ибо, где двое или трое собраны во имя Мое, там Я посреди них» (Матфея 18:20). Очевидно, что Он имеет в виду не повсеместное присутствии Бога, иначе зачем Ему нужно было подчеркивать это? Скорее, Он говорит о Его явленном присутствии. Этого присутствия не было на стадионе тем вечером. Зная это наверняка, я закрыл глаза и спросил Святого Духа: «Где Твое присутствие?»

Затем я открыл глаза и за секунды заметил нечто предельно очевидное, но не сразу мной увиденное. Большинство людей не участвовали в поклонении. Некоторые стояли, засунув руки в карманы или скрестив их на груди, безразлично оглядывались по сторонам или выглядели скучающими. Женщины копались в своих сумочках, многие бесцельно бродили по залу или выходили, чтобы купить закуски у барных стоек. Некоторые гости смеялись и разговаривали друг с другом. Их поведение во многом напоминало толпу людей, ожидающих начала представления. Я подумал: это, конечно, скоро прекратится, и люди начнут поклоняться. Но я ошибался.

К моему огромному удивлению, когда песни поклонения закончились и один из лидеров движения поднялся на сцену, чтобы прочитать текст из Священного Писания, ничего не изменилось, кроме того, что перестала звучать музыка, и низкий гул голосов стал слышен более явственно. Я глазам своим не верил, видя все происходящее, внутри меня начал нарастать гнев.

Затем я услышал, как Дух Божий прошептал в моем сердце: «Я хочу, чтобы ты противостоял этому».

Когда меня представили, я поднялся на сцену со своим переводчиком. Решил ничего не говорить, а просто смотреть в зал.

Я пришел к выводу, что единственный способ привлечь внимание людей заключался в том, чтобы прекратить всякие действия на сцене. Это сработало, целая минута молчания привлекла всеобщее внимание. Люди перестали перемещаться по залу, повернули головы к сцене, и в атмосфере воцарилось молчание. Теперь я знал, что каждый человек в зале устремил свой взгляд на меня, стоящего на сцене.

В тот вечер я не стал говорить: «Как приятно оказаться в Бразилии» или «Спасибо за то, что пригласили меня». Я не стал говорить о себе, но строго обратился к ним с вопросом: «Неужели бы вам понравилось, если бы человек, с которым вы сидите за столом и разговариваете, не обращал на вас внимания и смотрел в потолок, словно ему неинтересно, или вел беседу с кем-то из сидящих рядом с ним?»

Немного помолчав, я сам ответил на свой вопрос: «Вам это не понравилось бы, верно?»

Затем я добавил: «Что, если бы каждый раз, когда вы, приходя в дом к соседу, встречали его безразличный взгляд и слышали бы, как он монотонным голосом говорит вам: "А, это всего лишь ты…" Стали бы вы приходить к нему снова?»

Еще немного помолчав, я ответил: «Ни за что!»

Затем я добавил: «Неужели вы думаете, что Царь Вселенной явит Свое присутствие или будет говорить на том месте, где Его не почитают и не превозносят?»

На этот раз я твердо ответил на этот вопрос: «Никогда!»

Затем добавил: «Если бы президент вашей страны вышел на эту сцену, вы проявили бы к нему полное внимание и уважение. Или если бы один из ваших любимых футболистов вышел на сцену, большинство из вас с восторгом сидели бы на краешках стульев и ловили каждое слово. Однако минуту назад здесь читали Божье

Слово, и вы не обратили никакого внимания, для вас это был просто шум!»

Затем я проповедовал собравшимся людям еще полтора часа о страхе Господнем. В зале не было слышно ни единого звука. Казалось, они были в замешательстве от обличения, но тем не менее внимательно слушали.

В конце проповеди я сделал призыв: «Если вы верующий, но вам недостает святого страха, и вы готовы покаяться, встаньте!»

Без колебания семьдесят пять процентов людей в зале встали. Тотчас, не успел я за них помолиться, как явное присутствие Бога наполнило стадион. Люди начали всхлипывать и плакать, пока чудесное Божье присутствие касалось их жизни. Святой страх не отпугивал их от Бога, напротив, он привлекал их к Нему.

После этого произошло одно из самых удивительных событий, которые я видел за сорок лет служения. Но прежде чем мы перейдем к этой истории, давайте закончим следующими словами:

«Затем я услышал, как он говорит, и, слушая его, упал ничком в глубокий обморок. Но рука прикоснулась ко мне и поставила меня, *дрожащего*, на мои колени и на руки. Он сказал: — Даниил, *ты, кто крепко любим*, вникни в слова, которые я тебе скажу, и встань, потому что я послан сейчас к тебе. Когда он сказал мне это, я, *дрожа*, встал» (Даниила 10:9–11, НРП).

Даниил был крепко любим Богом, тем не менее он, охваченный трепетом, пал на землю. Даже когда ему помогли встать на колени, а затем на ноги, он все время дрожал. Если это происходит в присутствии посланника — ангела, что происходит, когда приходит Сам Бог?

### : Сделайте это личным :

**Библейский стих.** «Бог почитаем в великом собрании святых, и грозен для всех окружающих Его» (Псалом 88:8, НРП).

**Смысл.** Мы найдем явное присутствие Бога только в атмосфере, где к Нему относятся с великим уважением.

**Размышление.** Что означает дрожать в Божьем присутствии? Как это делать практически, когда я один или с друзьями нахожусь в общественных местах или на богослужении в церкви?

**Молитва.** Дорогой Небесный Отец, я прошу Тебя простить меня за те случаи, когда я входил в атмосферу поклонения с небрежным равнодушным отношением. Я каюсь за то, что относился к Твоему присутствию как к чему-то само собой разумеющемуся и принимал его как должное. Пусть кровь Иисуса очистит меня. Я смиряюсь перед Тобой и прошу благодати, чтобы мне измениться. Я хочу осознавать и уважать Твое присутствие, где бы я ни находился и что бы я ни делал. Я хочу жить в благоговейном трепете перед Тобой во всякое время. Я прошу об этом во имя Иисуса. Аминь.

**Исповедание.** Я всегда буду обращать все свое внимание на Божье Слово и чтить Божье присутствие во всех моих словах и делах.

Перед молитвой постарайтесь осознать, к Кому вы приближаетесь и с Кем собираетесь говорить, помня, к Кому обращаетесь.

ТЕРЕЗА АВИЛЬСКАЯ

# 5 | НЕЗАБЫВАЕМЫЙ ВЕЧЕР

В Евангелии от Марка написано, что Иисус действовал с учениками, при «подкреплении слова последующими знамениями» (Марка 16:20). Эта совместная работа началась, как только Иисус вознесся на небо, и нигде в Писании не написано, что она закончится до Его возвращения.

Итак, давайте вернемся в тот вечер в Бразилии. Когда я призвал людей раскаяться в своем безразличии, семьдесят пять процентов аудитории встали. Я склонил голову и громко помолился: «Господи, подтверди Твое Слово, проповеданное сегодня».

Сразу же послышался плач среди людей. Затем в течение нескольких минут волна Божьего присутствия наполняла атмосферу, освежая и очищая сердца присутствующих. Даже когда оно стало уходить, осталось чудесное ощущение мира.

Люди не просили прощения вслух и не молились, однако Божье присутствие пришло благодаря их измененным сердцам. Позже, размышляя об этом, я понял, что отец блудного сына не ждал, пока сын попросит у него прощения, чтобы побежать к нему. Когда изменилось состояние сердца его сына и он решил прийти домой, отец побежал ему навстречу, обнял и поцеловал его. Казалось, то же самое происходило на стадионе.

Мы созерцали особенные мгновения; люди стояли в благоговейной тишине, их сердца были полны нежности. Мне показалось, что настал очень удобный момент, чтобы повести собрание в молитве покаяния, и не нужно было обладать глубокой проницательностью, чтобы заметить, что их слова были искренними и шли от чистого сердца. После молитвы новая волна явного Божьего присутствия наполнила стадион. Я снова услышал, как люди заплакали и зарыдали, но на этот раз еще сильнее. Это присутствие было прекрасным, но через несколько минут оно тоже ушло.

Я был благодарен за ту свежесть, которую мы все ощутили после двух волн чудесного и полного покоя присутствия, которое Бог явил нам. Мы все стояли в ожидании, когда божественный мир наполнит атмосферу. В тишине я услышал, как Дух Божий прошептал в моем сердце: «Я возвращаюсь, чтобы явить Себя еще раз».

Я сказал об этом вслух; однако никто из нас не представлял, что будет дальше, — совершенно новое присутствие посетило нас. Трудно передать то, что случилось вскоре, потому что слова не могут по достоинству описать произошедшее. То, что я сейчас напишу, покажется преувеличенным, даже нереальным, но даже сейчас, двадцать лет спустя, множество людей подтвердят случившееся.

Представьте, что вы стоите в лесу, и вдруг начинает дуть сильный ветер. Вы слышите его громкий шум наверху среди деревьев. Тогда на арене послышался подобный шум ветра. Мы не чувствовали его, но слышали. Почти одновременно с этим из уст людей вырвалась сквозь плач горячая молитва. Их голоса сливались в один гул и звучали, как гром, однако шум ветра заглушал их все. Я стоял в изумлении, в трепете, почти в ужасе перед Его присутствием. Я не мог пошевелиться, не мог говорить, по всему телу бегали мурашки. В атмосфере чувствовалась такая власть, какой

я никогда прежде не встречал. Я подумал: это присутствие не Аввы Отче; это наш святой, всемогущий, всесильный Царь!<sup>9</sup>

Рев ветра длился около девяноста секунд. Когда он постепенно утих, он оставил пробуждение — люди плакали, некоторые отключились, другие рухнули на спинку стоящего впереди кресла, но мы все трепетали в благоговении. Мы оставались в этой священной атмосфере еще приблизительно минут десять. Я ничего не мог сказать: мы все стояли в полном молчании. Затем я передал собрание лидеру и в сопровождении служителей тихо прошел к машине.

Лидер прославления и ее муж сели в нашу машину вскоре после меня. Она сразу же спросила:

— Вы слышали ветер?

Я не хотел сразу признавать, что это был ветер. Я хотел услышать подтверждение о случившемся из уст другого человека. Поэтому я ответил:

— Может быть, это был реактивный самолет, который пролетел над зданием?

(В этом здании между крышей и потолком было большое расстояние для воздушной вентиляции, поэтому звуки с улицы доносились гораздо лучше, чем в закрытом помещении.)

Она сидела на переднем сиденье и, обернувшись назад, с изумленным выражением лица горячо возразила:

— Нет, это был Дух Божий!

Ее муж, более тихий и сдержанный человек, тоже сказал:

— Нет, сэр, это был не реактивный самолет.

Я спросил:

— Откуда вы знаете?

Он ответил:

— За стенами здания стояли сотрудники отдела безопасности и полицейские, многие из них — неверующие люди. Когда они

услышали звук ветра, они побежали внутрь и спрашивали ребят из нашей команды про громкий шум от сильного ветра, исходящий из здания. Кроме того, я стоял за главным звуковым пультом (он был там, чтобы настроить хороший звук, когда пела его жена). Ни один звук не проходил через звуковую систему; децибелметры ничего не зарегистрировали, пока дул ветер.

Затем снова заговорила его жена, слезы струились у нее по щекам.

— Я видела, как огненные вихри сходят на здание, и повсюду чувствовала присутствие ангелов.

Я попросил, чтобы меня сразу отвезли в гостиницу. Мы всю дорогу ехали молча. Позже в тот вечер я несколько часов просидел на балконе своего номера; я мог только поклоняться Богу. Я был потрясен тем, что произошло в тот вечер.

На следующее утро, когда мы вошли в зал, атмосфера была совсем другой. Явное присутствие Бога, которое посетило нас на собрании в предыдущий вечер, по-прежнему было заметным. Страх Господень был восстановлен в сердцах людей, и они чувствовали присутствие и благодать Бога чудесным образом.

Как уже было отмечено, несколько человек подтвердили случившееся в тот вечер и поделились влиянием на их жизни в письмах, по электронной почте и лично. В 2016 году я ездил проповедовать на собрании, на котором присутствовали двенадцать тысяч лидеров, в город Гояния, Бразилия. Первые слова пастора принимающей церкви во время его рукопожатия были следующими: «Я был на собрании в Бразилии двадцать лет назад, когда дул ветер. Моя жена с тех пор никогда не была прежней». Он возглавляет сеть церквей, которая выросла до трехсот тысяч человек всего за шестнадцать лет.

Когда моя жена в 2019 году служила на конференции в Бразилии, один из лидеров другого служения сказала ей, что она была

на том собрании, когда дул ветер, более двадцати лет назад. Она тоже подтвердила, что ее жизнь с тех пор изменилась навсегда.

Быть в Божьем присутствии важно для духовного здоровья каждого верующего. Когда-то мне было очень трудно входить в Божье присутствие во время молитвы. Но однажды я начал кое-что делать, практически случайно. Я решил не начинать молитву с прославления или произнесения каких-то слов. Я просто размышлял о величии и святости нашего Бога. Почти сразу я был захвачен Его присутствием. На следующий день я решил сделать то же самое и получил тот же самый результат. Это повторилось и на третий день.

Я смутился и спросил: «Господь, почему последние три дня мне так легко входить в Твое присутствие?»

Я услышал, как Дух Божий сказал: «Как Иисус учил Его учеников молиться?»

Я начал цитировать молитву «Отче наш»: «Отче наш, да святится имя Твое...» Я вскричал: «Точно! Иисус учил Своих учеников приходить в присутствие Божье со святым трепетом и благоговением!» Теперь мне все стало совершенно ясно.

Давид подтверждает эту истину словами: «поклонюсь святому храму Твоему в страхе Твоем» (Псалом 5:8). Бог — наш Отец, Иисус — наш Господь и Спаситель, Дух Божий крепко любит нас. Но также помните, что в Новом Завете о Боге написано, что Он «огонь поядающий» (Евреям 12:29). Иоанн, любимый апостол, который был ближе всех к Иисусу, падает к ногам Его, как мертвый (Откровение 1:17), и Дух Божий — Тот, Кто проявляет всемогущество Бога, чтобы привлечь внимание всего города (Деяния 2), сотрясает здания (Деяния 4) и делает многие другие потрясающие вещи.

Вот главная истина: где благоговеют перед Господом, там проявляется Его присутствие.

### **- Сделайте это личным** =

**Библейский стих.** «И был я у вас... в страхе и в великом трепете. И слово мое и проповедь моя не в убедительных словах человеческой мудрости, но в явлении духа и силы, чтобы вера ваша утверждалась не на мудрости человеческой, но на силе Божией» (1 Коринфянам 2:3–5).

**Смысл.** Страх Господень меняет атмосферу. Он создает обстановку для того, чтобы сила Святого Духа меняла наши жизни и жизни других людей.

**Размышление.** Ожидаю ли я и верю ли в то, что Божье присутствие и сила будут явлены? Как изменится моя молитвенная жизнь, когда я приду к Нему со святым трепетом? Как я могу осуществить этот сдвиг?

**Молитва.** Дорогой Небесный Отец, если я ограничил проявление Твоего присутствия из-за прошлого опыта, или ограничения других людей повлияли на то, что Ты можешь сделать, прошу, прости меня. Я буду входить в Твое присутствие со святым трепетом и не буду ставить на Тебя никаких ограничений. Прошу Тебя, превзойди все, о чем я могу просить, думать и на что могу надеяться, раскрывая Твою силу. Прошу Тебя, сделай это, чтобы прославить моего Господа Иисуса и послужить людям в сфере моего влияния. Я прошу об этом во имя Иисуса. Аминь.

**Исповедание.** Все возможно, если я только поверю и приду к Богу со святым страхом.

Когда мы увидим Его лицом к лицу во всей Его великолепной святости и сверкающей славе, нам покажется невероятным, что нам в голову когда-либо приходила будничная мысль по отношению к Нему.

ДЖОЙ ДОУСОН

## 6 | СОЗЕРЦАНИЕ БОГА

Наш святой страх растет пропорционально нашему пониманию Божьего величия. Но вот какова реальность: «величие Его неисследимо» (Псалом 144:3), потому что Его слава не поддается разумению. Его слава неисследима, безгранична, необъятна и непостижима. Тем не менее мы должны стремиться возрастать в нашем понимании.

В год смерти царя Озии, приблизительно в 742 году до нашей эры, пророк Исаия был вознесен на небо. Он увидел Господа, сидящего на престоле, высоком и превознесенном, во всей Его славе. Его величие наполняло огромный храм — строение, которое, вероятнее всего, могло вместить миллиард живых существ.

Исаия был не только восхищен и потрясен видом Создателя, но он был очарован могущественными ангелами, называемыми серафимами, летающими над престолом Бога. Из уст этих внушающих благоговейный трепет существ Исаия услышал:

«Свят, Свят, Свят Господь Саваоф! Вся земля полна славы Ero!» (Исаии 6:3).

Многим из нас знаком классический гимн: «Святый, святый, святый, святый», написанный по мотивам этих библейских стихов

в 1800 году Джоном Бахусом Дайком. Это был основной гимн в церкви на протяжении более двухсот лет, а затем он превратился в спокойную песню поклонения. Однако это далеко от того, что увидел Исаия.

Эти огромные существа поют чудесную песню не для того, чтобы доставить Богу удовольствие; они скорее реагируют на то, что видят! Перед ними постоянно открываются новые необыкновенные грани Его непостижимого величия, так что они лишь могут восклицать: «Свят, свят, свят...»

Серафимы не повторяют три раза «свят». Когда древнееврейский автор, такой как Исаия, искал способ подчеркнуть слово, он писал его дважды. Мы видим это в словах Иисуса: «Не всякий, говорящий Мне: "Господи! Господи!", войдет в Царство Небесное» (Матфея 7:21). Если бы вы были Матфеем, который сидит и слушает Иисуса, вы бы заметили значительное усиление тона Его голоса, когда Он произнес слово «Господи». Чтобы подчеркнуть усиление в голосе Иисуса, Матфей написал это слово дважды. В английском языке для усиления мысли мы используем жирный шрифт или курсив.

Очень редко древнееврейский автор трижды писал слово, чтобы подчеркнуть его смысл. Фактически это встречается лишь дважды или трижды в Священном Писании. Таким образом, мы видим высочайшую степень усиления значения слова или фразы. По сути, голоса этих ангелов звучали, как гром, настолько мощно, что косяки дверей в этом огромном помещении дрогнули.

Когда мы с нашей семьей переехали во Флориду, то обнаружили, что там не строили подвалы в домах из-за слишком высокого уровня воды. Строитель нашего дома сказал мне: «В случае угрозы урагана в вашем районе прячьтесь под дверной проем внутренней

комнаты дома, потому что это самая надежная часть конструкции». Мозг взрывается от одной мысли, что Исаия конкретно подчеркнул, как дрогнули косяки дверей на этой гигантской небесной арене. Если так, то, вероятно, вся конструкция тряслась от этих мощных возгласов ангелов!

Как ответил Исаия в ответ на созерцание Божьей славы? Он не сказал: «Ух ты, а вот и Oh!»

Нет, он закричал: «Горе мне! Я погиб! Я человек с нечистыми устами» (Исаии 6:5, НРП). Представьте себе эту реальность: это благочестивый человек, пророк, тот, который в предыдущей главе своей книги восклицает: «Горе тем, кто зовет зло добром, а добро — злом, кто гордится, кто пьет алкоголь!» (Исаии 5:20–22, перефраз автора). И вот спустя одну главу он видит величие Бога, он уже не кричит «горе грешникам!», но кричит: «горе мне, я погиб!» Он думал, что он знал, но теперь он намного больше осознает, кто есть Бог Всемогущий. Он также хорошо понимает, кто он перед этим святым Богом. Эта встреча привела к тому, что его святой страх усилился в значительной степени!

Во всем Священном Писании мы видим подобные реакции у людей, кто созерцал Господа в Его славе. Вспомним Иова. Всемогущий говорит о нем: «Обратил ли ты внимание твое на раба Моего Иова? ибо нет такого, как он, на земле» (Иова 1:8). Вы можете себе представить, чтобы Бог говорил такие слова о вас или обо мне? Мы бы запрыгали от радости! Но этот человек увидел славу Божью и воскликнул: «Я слышал о Тебе слухом уха; теперь же мои глаза видят Тебя; поэтому я отрекаюсь и раскаиваюсь в прахе и пепле» (Иова 42:5, 6).

Вспомним Иезекииля. Он увидел Господа и написал: «Такое было видение подобия славы Господней. Увидев это, я пал на лицо свое» (Иезекииля 2:1).

Что насчет Авраама? Мы читаем, что когда он увидел Бога: «Пал Аврам на лицо свое» (Бытие 17:3).

Когда Бог явился во славе Своей на Синае, «столь ужасно было это видение, что и Моисей сказал: "я в страхе и трепете"» (Евреям 12:21).

Апостол Иоанн, тот, которого любил Иисус, пишет о своей встрече с нашим прославленным Иисусом: «И когда я увидел Его, то пал к ногам Его, как мертвый» (Откровение 1:17).

Приведенные выше примеры — это не полный список. В Писании записано много других подобных случаев.

Относительно недавно в истории церкви, приблизительно в период с 1266 по 1237 год, Фома Аквинский писал «Сумму теологии» — книгу, которую он считал самым важным его произведением. Но однажды он пережил невероятно сильную встречу с Богом, которая навсегда изменила его взгляды, и он сразу прекратил писать. Его друг Реджинальд побуждал его продолжать работу, на что Фома Аквинский ответил: «Пришел конец моим трудам. Ибо все, что я написал, кажется мне соломой по сравнению с тем, что мне открылось» 10.

В какой-то момент в истории Израиля Бог хотел обновить святой страх среди Своего народа, и Он задает несколько конкретных вопросов. Исаия, который созерцал славу Господню, спрашивает: «Кто уразумел дух Господа, и был советником у Него и учил Его? С кем советуется Он, и кто вразумляет Его и наставляет Его на путь правды, и учит Его знанию, и указывает Ему путь мудрости?.. Итак, кому уподобите вы Бога? И какое подобие найдете Ему?» (Исаии 40:13, 14, 18).

Затем Бог напрямую спрашивает: «Кому же вы уподобите Меня и с кем сравните?» (Исаии 40:25). Если и было время в истории, когда над этими вопросами нужно было глубоко задуматься, а не

просто ознакомиться поверхностно, то это сейчас. В этот день и в этот час многие из нас настолько заняты информационным потоком, который постоянно заполняет наш разум, что у нас не остается ни места, ни времени для размышления над этими важными вопросами. Что-то мешает нам поселить в своей душе святой страх, и поэтому многие верующие оказываются уязвимы и легко встраиваются в мирскую систему соблазна, выгоды и гордыни человеческих достижений.

В подобной манере мы постоянно оказываемся под шквалом дифирамбов талантливым спортсменам, блистательным звездам Голливуда, одаренным музыкальным артистам, экспертам бизнеса, харизматичным лидерам и другим важным лицам. Их слава превозносится на телевидении, в социальных сетях, основных средствах массовой информации и многих других общественных платформах. Трагическая реальность заключается в том, что эти, казалось бы, безобидные частицы информации и достижения человека отвлекают нас или даже отталкивают от чарующего приглашения приблизиться к Богу и созерцать Его.

Если бы мы просто остановились, заглянули внутрь и полюбовались Его величием, мы бы обогатились, укрепились и пребывали в мире. Нам дано обещание:

«Потому что Бог, повелевший из тьмы воссиять свету, озарил наши сердца, дабы просветить нас познанием славы Божией в лице Иисуса Христа» (2 Коринфянам 4:6).

В тишине нашей души, в единении со Святым Духом мы можем созерцать Иисуса в размышлении над Его Словом. Созерцание Его лица освещает Божью славу в наших сердцах и таким образом усиливает наш *святой трепет*.

Мы становимся, как Исаия и другие великие люди, перечисленные выше, которые встречались с Ним, ходили с Ним, угождали Ему, получали обетования завета и хорошо закончили свой путь. Самое главное, нам дано обещание, что созерцая Его, мы «изменяемся, становясь все больше похожими на Него. Его слава в нас все возрастает» (2 Коринфянам 3:18).

С чьим образом вы стремитесь сообразовываться — современных знаменитостей или Того, Кто сотворил Вселенную? Выбирайте мудро и внимайте тому, что слышите и чему вы уделяете внимание.

### = Сделайте это личным*=*

**Библейский стих.** «Поклонитесь Господу во благолепии святыни. Трепещи пред лицом Его, вся земля!» (Псалом 95:9).

**Смысл.** Святой страх Божий растет в нас пропорционально нашему пониманию Божьего величия.

**Размышление.** Что бы случилось, если бы я три раза в день на десять минут отключал любое внешнее влияние и размышлял о величии Бога? Стоит ли тратить на это время? Мог бы я быть более эффективным в ежедневной жизни, усиливая мой святой страх, который в конечном счете сделает меня мудрее?

**Молитва.** Дорогой Небесный Отец, прошу Тебя, дай мне свежий взгляд на Иисуса. Твое Слово обещает, что, когда я созерцаю Его в своем сердце, я буду преображаться в Его образ, из одного

уровня славы в другой. Пусть мой святой страх усиливается по мере того, как Его слава становится реальнее. Я прошу Тебя во имя Иисуса. Аминь.

Исповедание. Я преображаюсь в образ Иисуса от славы в славу.

Люди благоговеют друг перед другом, но не перед Богом.

ГЕНРИ ДЭВИД ТОРО

## 7 | СЛАВА БОЖЬЯ

Невозможно вести разговор о святом страхе, не сосредоточившись *на славе Божьей*. В предыдущей главе мы коснулись этой темы, а теперь давайте пойдем дальше.

Смертная плоть не может устоять в присутствии Божьей славы. Пророк Аввакум написал о ней следующие слова: «Блеск ее — как солнечный свет; от руки Его лучи, и здесь тайник Его силы!» (3:4). Павел пишет, что Иисус обитает «в неприступном свете, Которого никто из человеков не видел и видеть не может» (1 Тимофею 6:16). Наряду с этими строками, мы читаем в Послании к Евреям, что Бог есть огонь поядающий (см. 12:29).

Слыша такие выражения, не думайте, что Он подобен огню, сжигающему в костре дрова, который хоть и поглощает, но позволяет подойти к нему. Напротив, давайте представим себе более яркий всепоглощающий огонь, например солнце, которое освещает нашу землю. Оно все поглощает, но неприступно, но даже этот пример не дотягивает до истины, потому что написано: «Бог есть свет, и нет в Нем никакой тьмы» (1 Иоанна 1:5). На солнце, каким бы ярким оно ни было, есть темные пятна. Более того, Павел пишет: «среди дня на дороге я увидел, государь, с неба свет, превосходящий солнечное сияние, осиявший меня» (Деяния 26:13).

Лица Иисуса Павел не видит, он лишь видит свет, исходящий от Hero, который превосходит свет ослепительно яркого ближне-

восточного солнца! Не утреннего и не послеобеденного солнца, но полуденного.

Я часто посещаю разные страны мира. Время от времени забываю взять с собой солнцезащитные очки. В большинстве стран я могу обойтись без них, но только не на Ближнем Востоке. Во время моей первой поездки туда я понял, что мне крайне необходимы солнцезащитные очки, без них мне постоянно приходилось сильно щурить глаза от солнца. Там оно намного ярче по трем причинам: сухой климат, светлые тона, особенности природы (пески пустыни, горы) той местности и расположение, близкое к экватору. И если утром и вечером солнце менее яркое, чем днем, то если выйти на улицу без защитных линз в полдень, кажется, что оно ослепляет.

Теперь давайте поразмышляем над тем, что мы только что прочитали. Павел пишет, что свет, исходящий от Иисуса, ярче, чем полуденное ближневосточное солнце! Его слава во много раз превосходит яркость солнца.

Это объясняет, почему Иоиль и Исаия говорят, что солнце и луна померкнут, и звезды перестанут светить в тот день, когда Иисус вернется на землю (Исаии 13:9, 10; Иоиля 2:31, 32). Позвольте мне пояснить. Когда мы гуляем в ясную ночь, что мы видим? Усеянное звездами небо. Но что происходит, когда утром встает солнце? Звезды исчезают. Мы должны спросить, неужели все звезды быстро убегают с неба с восходом солнца, а с его заходом внезапно снова возвращаются на ночное небо? Очевидно, что ответ на этот вопрос — «нет». Что происходит? Слава звезд — это один уровень, но слава солнца — гораздо более высокий уровень. Поэтому, когда всходит солнце, оно затмевает звезды, поскольку гораздо ярче их.

Когда Иисус вернется, Его слава будет намного ярче, чем солнце. Она затмит его, хотя оно по-прежнему будет светить! Теперь

вы лучше представляете, что такое Его слава? Я думаю, именно поэтому написано, что все люди на земле закричат «горам и камням: падите на нас и *сокройте нас от лица* Сидящего на престоле и от гнева Агнца» (Откровение 6:16).

Итак, теперь возникает главный вопрос: что есть слава Господа? Чтобы на него ответить, давайте обратимся к просьбе Моисея: «покажи мне *славу* Твою» (Исход 33:18).

На иврите слава — это «кавод». По Библейскому словарю Стронга оно означает «тяжесть, вес». Оно также говорит о величии и чести. Поэтому Моисей просит: «Покажи мне Себя во всем Своем великолепии». Прочтите внимательно, что Бог ему отвечает:

«Я проведу пред тобою *всю славу* (в англ. яз. «благость». — *Прим. перев.*) *Мою* и *провозглашу имя* Иеговы пред тобою» (Исход 33:19).

На просьбу Моисея показать ему славу Бог отвечает, что покажет ему всю Его «благость». На иврите это слово означает «хороший в самом широком смысле». Другими словами, весь, без остатка.

Далее Бог говорит: «Я провозглашу имя Господа перед тобой». В царствах на земле, перед тем как царь входит в свой тронный зал, сначала глашатай провозглашает его имя. Затем при звуке труб царь входит в тронный зал во всем своем великолепии. Его величие видят все, при дворе нет сомнений, кто здесь царь. Однако если бы монарх шел по улице своей большой страны в обычной одежде, без сопровождения свиты, он мог бы остаться незамеченным.

В предыдущей главе мы узнали, что слава Господня открывается перед лицом Иисуса Христа. Многие люди свидетельствуют,

что Иисус приходил к ним в видении. Вполне возможно, что это было, но не в полноте Его славы. Павел описывает это следующим образом: «Теперь мы видим как бы сквозь тусклое стекло, гадательно, тогда же лицом к лицу» (1 Коринфянам 13:12). Его слава скрыта будто за темным облаком, как в Ветхом Завете, потому что никакая плоть, увидев Его неприкрытую славу, не может остаться живой.

Первой, с кем Иисус заговорил после Своего воскресения, была Мария Магдалина, хотя она подумала, что Он был садовником (Иоанна 20:15, 16). Ученики вместе с Иисусом завтракали рыбой на берегу озера, но сначала они не узнали Его (Иоанна 21:9, 10). Два ученика шли с Иисусом по дороге в Эммаус, но «их глаза были удержаны» (Луки 24:16). Они все созерцали Его лицо, потому что Он не открывал всю Свою славу.

В Ветхом Завете тоже были люди, которые видели Господа, но Он не открывал им всю Свою славу. Господь явился Аврааму у дубравы Мамре, но не во всей Своей славе (см. Бытие 18:1, 2). Иаков боролся с Богом, но Бог не был тогда во всей Своей славе (см. Бытие 32:24).

Иисус Навин, находясь около стен Иерихона, увидел Господа с обнаженным мечом и потребовал от Него ответа, на израильской ли Он стороне. Узнав, что это Господь, он пал на свое лицо и поклонился Ему. Список продолжают Гедеон, родители Самсона и многие другие.

В отличие от них всех апостол Иоанн увидел Господа в Духе, во всей Его славе на острове Патмос. Иоанн сравнил Его внешний вид с сиянием солнца во всей его мощи и пал, как мертвый. Как Иоанн мог смотреть на Него? Он не был в теле, он был в Духе. Так же — Исаия и некоторые другие. Моисей, напротив, не мог увидеть Божье лицо, так как он был в своем смертном теле.

Слава Господня — вот что делает Бога Богом. Все Его черты, власть, сила и мудрость — буквально неизмеримый вес и величие Бога. Ничто не скрыто и не удержано! Он Своими пальцами расставил звезды на небе и каждой из них дал имя. Он измерил Вселенную пальцами Своей руки — Своей ладонью. Он может взять всю Землю, как песчинку; Он взвесил каждую каплю воды в Своей ладони; Он взвесил землю и горы на Своих весах. Он Тот, Кого мы можем созерцать в своем сердце и постепенно преображаться в Его образ, от славы к славе!

Он невероятно глубоко любит нас, настолько сильно, что Он решил заплатить ужасную цену за наши грехи, чтобы мы были частью Его семьи. Не знаю, как вас, но это приводит меня в полный восторг!

### = Сделайте это личным*=*

**Библейский стих.** «...Блаженный и единый сильный Царь царствующих и Господь господствующих, единый имеющий бессмертие, Который обитает в неприступном свете, Которого никто из человеков не видел и видеть не может. Ему честь и держава вечная! Аминь» (1 Тимофею 6:15, 16).

**Смысл.** Слава — вот что делает Бога Богом. Все Его черты, власть, сила и мудрость — буквально неизмеримый вес и величина Бога. Ничто не сокрыто и не удержано!

**Размышление.** Вообразите, ослепительно яркий и чистый свет, рядом с которым ни тьма, ни тени, ни пелена, ни потускнение не могут существовать. Зачем мне вдруг что-то скрывать от Него? Об этом невозможно даже помыслить.

**Молитва.** Дорогой Отец Небесный, я прошу Тебя дать мне глубокое осознание Твоей славы. Я не хочу смотреть на нее как на обыденность и заурядность, то, о чем я лишь изредка вспоминаю; я хочу, чтобы величина Твоей славы стала для меня очевиднее и реальнее, чем мир вокруг. Да будет Твоя слава всегда у меня в сердце и на уме. Я прошу об этом во имя Иисуса. Аминь.

**Исповедание.** Во Христе я свет миру, отражающий Его славу всем, кого встречаю.

# Открыты такими, как есть

НЕДЕЛЯ 2

# Мы должны бояться Бога из любви, а не любить Его из страха.

СВЯТОЙ ФРАНЦИСК САЛЬСКИЙ

## 8 | ВАША ЦЕННОСТЬ

Этот раздел включает довольно тяжелые и, возможно, обличающие темы. Поэтому прежде чем продолжить, давайте остановимся и углубимся в познание невероятной любви Бога к нам. Я начну с резких, почти пугающих слов Иисуса, которые будут занимать значительное место нашего диалога в этом разделе. Если читать их без контекста, их можно неправильно понять и, может быть, посеять нездоровый страх, поэтому я прошу вас читать их с сердцем, полным смирения и почтения к нашему Богу.

«Я скажу вам, кого нужно *бояться*: *Бога*, Который имеет власть не только ваше тело погубить, но и душу в ад ввергнуть. Поверьте Мне, вот Кого вам следует *бояться*» (Луки 12:5, НРП).

Иисус говорит нам *бояться Бога*, и Он делает это не раз; Он усиливает это повеление, повторяя его. Больше всего внимания привлекают Его ошеломляющие слова «душу в ад ввергнуть». Это резкие слова! Однако посмотрите на фразу, которую Он говорит вслед за этим:

«Не пять ли малых птиц продаются за два ассария? и ни одна из них не забыта у Бога. А у вас и волосы на голове все сочтены. Итак, не бойтесь: вы дороже многих малых птиц» (Луки 12:6, 7).

Заметьте, я подчеркнул фразу «бояться Бога» в 5-м стихе и «не бойтесь» — в 7-м стихе. Мы снова видим разницу между святым и несвятым страхом. Я снова и снова хочу повторить, что святой страх — не значит страшиться Бога и таким образом отстраняться от Него, в этом заключается несвятой страх. Нам просто необходимо знать эту разницу и быть утвержденными в этой истине.

Иисус начинает с захватывающего и почти пугающего утверждения, но эту же мысль Он продолжает, говоря о нашей непостижимой *ценности* для Бога. По сути, Он открывает, что Бог глубоко дорожит нами, поэтому Он дал нам дар святого страха. Этот дар оберегает нас, удерживая рядом с Даятелем жизни и подальше от всего, что может нас погубить: страха перед людьми — полной противоположности святого страха. В нашей дальнейшей дискуссии мы будем много говорить об этих двух видах страха, но прежде чем продолжить, сначала поговорим о нашей *ценности*.

Судя по словам Иисуса, Бог невероятно сильно дорожит вами, Он даже знает количество волос у вас на голове. Согласно научным данным, у большинства людей в среднем около ста тысяч волос на голове. Если привести десять тысяч человек в один зал, как вы думаете, сможете ли вы определить, у кого из них 99 569 волос? Даже если вы догадаетесь правильно, вы ошибетесь в минутах, потому что человек в среднем теряет от 50 до 100 волос в день. Бог знает конкретное количество волос у каждого из нас в любую минуту! Это говорит о том, что мы настолько дороги, что Он постоянно думает о вас. Давид пишет:

«Как возвышенны для меня помышления Твои, Боже, и как велико число их! Стану ли исчислять их, но они многочисленнее песка; когда я пробуждаюсь, я все еще с Тобою» (Псалом 138:17, 18).

Весь песок! Представьте себе весь песок на земле — на всех пляжах, в пустынях и полях для гольфа. Это громадное количество! Эксперты по математике и физике скажут нам, что в зависимости от размера и плотности песка в одном кубическом футе пляжа содержится приблизительно от пятисот миллионов до миллиарда песчинок<sup>11</sup>. Наш ум с трудом способен представить, какое огромное количество песчинок на одних только пляжах Флориды. Но представьте себе, даже если сложить все песчинки на планете, мыслей Бога о вас все равно будет больше!

Задайте себе вопрос: о чем вы думаете чаще всего? Вы редко думаете о том, что не цените. У нас с Лизой есть предметы, которые я обнаруживаю каждый год, когда заглядываю в определенный ящик в шкафу, где хранятся вещи на Рождество. Я говорю: обнаруживаю, потому что забываю о том, что они у нас есть. Я весь год о них не думаю, потому что они не представляют для меня ценности. Однако если посчитать все мои мысли о Лизе за сорок лет нашей семейной жизни, у меня бы получилось количество песка, которым можно заполнить половину коробки из-под обуви. Это приблизительно двести миллионов мыслей, что равняется одной мысли каждые 6,3 секунды. Муж, который настолько часто думает о своей жене, считается глубоко влюбленным в нее.

Божьи мысли о вас превосходят количество всех песчинок на планете! Понимаете ли вы это? Удивительно то, что Бог не может преувеличивать! Нас окружают люди, которые преувеличивают и говорят что-то далекое от истины, однако Бог ни на миллиметр не может отойти от истины; Он не может лгать. Поэтому когда Он говорит, что Его мысли о вас многочисленнее песка на планете, это значит, что у Него их огромное количество!

Давайте двинемся дальше и поговорим о том, в чем конкретно наша ценность? Ценность определяет покупатель. Мой сын посе-

щал спортивный аукцион, потому что его компания интересовалась приобретением майки Билла Рассела, в которой он выходил на поле во время игры за чемпионский титул в 1960-х годах. Они отказались от покупки, потому что самая высокая ставка дошла до одного миллиона сорока четырех тысяч долларов! Каким бы великим игроком ни был Билл Рассел, лично я не дал бы более пары сотен долларов за его майку или форму любого из игроков NBA. Это всего лишь предметы одежды.

Вопрос заключается не в том, какую ценность мы представляем для людей, потому что ей свойственно меняться. Кроме того, мир не отличается большой способностью ценить людей по достоинству. Миллионы младенцев были убиты в утробах своих матерей. Ценили ли люди жизнь этих детей? А как насчет девочек и женщин, которых продают в рабство ради секс-торговли? Если их ценность измерять теми людьми, которые отправили их туда, то она сводится лишь к нескольким сотням долларов.

Настоящую меру ценности во Вселенной устанавливает Бог, а не человек. И даже о тех вещах, которые мы ценим, Иисус напоминает нам: «то, что ценят люди, — мерзость в глазах Бога» (Луки 16:15, НРП). Он делает еще одно знаменательное утверждение: «Какая польза человеку, если он приобретет весь мир, а душе своей повредит? или какой выкуп даст человек за душу свою?» (Матфея 16:26).

Подумайте на секунду обо всем богатстве мира. Представьте особняки стоимостью много миллионов долларов, роскошные объекты недвижимости, драгоценные камни и драгоценные металлы, дорогие автомобили, яхты и самолеты. Это почти невозможно себе представить. В результате недавних исследований было выявлено, что валовый мировой продукт равен 84,97 триллиона долларов. Это невообразимая сумма денег. Однако Иисус

говорит, что если бы вы обменяли свою жизнь на все это, вы бы заключили невыгодную сделку!

Так какова же ваша ценность? Павел пишет: «Ибо вы куплены дорогою ценою» (1 Коринфянам 6:20). Божья ставка за вас — Им назначенная цена — заключена в этих словах: «Ибо так возлюбил Бог мир, что *отдал* Сына Своего Единородного» (Иоанна 3:16). Ух ты! Это намного больше, чем майка Билла Рассела. Бог видел нашу ценность равной тому, что у Него было самое дорогое. Удивительная истина заключается в том, что если бы наша ценность для Бога была на один пенни меньше ценности Иисуса, этот обмен бы не состоялся, потому что Бог не стал бы заключать невыгодную сделку, Он не стал бы отдавать более ценное за что-то менее ценное. Понимаете ли вы, насколько драгоценны для Бога? Насколько велика Божья любовь к вам?

В Своей молитве Иисус говорит самые ошеломляющие слова:

«Да познает мир, что Ты [Бог] послал Меня [Иисуса Христа] и возлюбил их, как возлюбил Меня» (Иоанна 17:23).

Это почти невозможно постичь! Бог любит вас так же сильно, как Он любит Иисуса! Вы все равно можете подумать, что Он говорит только об учениках. Это неверно, потому что Иисус поясняет: «Не о них же только молю, но и о верующих в Меня по слову их» (Иоанна 17:20). Если вы верите в Иисуса Христа, вы верите либо напрямую, либо косвенно по свидетельству учеников. Глубина Божьей любви к вам и то, насколько вы ценны для Него, непостижимы.

Теперь, когда мы крепко утвердились в этой истине, давайте продолжим исследовать, почему дар святого страха так важен в наших отношениях с Ним.

### : Сделайте это личным :

**Библейский стих.** «Никто не в силах искупить брата или дать Богу выкуп за его жизнь: выкуп за жизнь велик, не найдется платы такой» (Псалом 48:7–9, НРП).

**Смысл.** Ни один здравомыслящий человек не пойдет на невыгодную сделку и не отдаст что-то более ценное взамен менее ценного. Точно таким же образом Бог никогда бы не пошел на невыгодный обмен. Жизнь Его единственного Сына была ценой, заплаченной Богом за вас, а это значит, что Он ценит вас так же сильно, как Он ценит Иисуса. Это также означает, что Он ценит окружающих вас людей так же сильно, как Он ценит Иисуса.

**Размышление.** Подумайте о великой ценности вашей жизни, которую установил Иисус, как нам теперь смотреть на себя? Как она влияет на мой взгляд на себя и мое отношение к людям, которых я встречаю ежедневно?

**Молитва.** Дорогой Небесный Отец, спасибо за то, что Ты так сильно ценишь мою жизнь, что готов был отдать Иисуса на смерть вместо меня. Иисус, спасибо за то, что показал, что Ты ценишь меня даже больше Себя, когда занял мое место и забрал мое осуждение. Дух Святой, я прошу Тебя дать мне твердое осознание в моем сердце и разуме, как сильно Ты любишь и ценишь меня, и дай мне любить других точно так же. Во имя Иисуса. Аминь.

**Исповедание.** Я буду любить и ценить других людей точно так же, как Бог любит и ценит меня.

Когда мы проповедуем любовь Божью, есть опасность забыть, что Библия открывает прежде всего не любовь Божью, а глубокую, сияющую святость Бога с Его любовью в центре этой святости.

ОСВАЛЬД ЧЕМБЕРС

# 9 | СТОЛКНОВЕНИЕ СО СМЕРТЕЛЬНЫМ ИСХОДОМ

В первом разделе мы обсуждали славу Божью и коснулись этой темы лишь поверхностно. В этой главе мы сосредоточимся на различной силе Божьего присутствия. Давайте начнем с того, что обратимся в период времени, когда Всевышний избрал поселиться в шатре, когда народ израильский обитал в пустыне.

После трудоемкой кропотливой работы, потребовавшей много времени, группа рабочих завершила строительство скинии. Она была построена согласно точному плану, который Бог дал Моисею на горе, и была грубым образцом небесной скинии (Евреям 8:1–5). Как только работы были завершены, Бог явил Себя в Его славном присутствии.

«И покрыло облако скинию собрания, и слава Господня наполнила скинию; и не мог Моисей войти в скинию собрания» (Исход 40:34, 35).

Бог снова закрыл Израиль от Его славы облаком. Он готов был пребывать со Своим возлюбленным народом тем способом, который они могли выдержать.

Только первосвященнику разрешалось один раз в год через кровь животных входить во Святое Святых. Эта должность была назначена Богом, первым первосвященником стал Аарон, брат Моисея.

В определенный день двое из сыновей Аарона, тоже священники, вошли в скинию и «принесли пред Господа огонь *чуждый*, которого Он не велел им» (Левит 10:1). Существуют разные мнения по поводу случившегося, но ради того чтобы проникнуть в суть дела, давайте обойдем стороной их действия и сосредоточимся на мотиве. Одно из определений слова «чуждый» — «непочтительное отношение к чему-то священному». Это означает: относиться к святому как к чему-то обыденному и заурядному. По сути, сыновья Аарона пришли в славное присутствие Бога без почтения. То, что происходит дальше, отрезвляет и даже пугает.

«И вышел огонь от Господа, и сжег их, и умерли они пред лицом Господним» (Левит 10:2).

Эти два человека, которым было дано входить в Божье присутствие, мгновенно умерли из-за своей дерзости. Бог злобно напал на них? Нет, они сами подвергли себя опасности. Представьте себе: Земля находится на расстоянии 93 миллионов миль от Солнца. Для большинства людей позагорать на пляже — большое удовольствие, но если вы решите позагорать в радиусе десяти тысяч миль от того же Солнца, вас постигнет мгновенная смерть.

Они совершили ошибку, когда слишком фамильярно отнеслись к Божьему святому и славному присутствию и таким образом своим поступком навлекли на себя катастрофу.

Послушайте, что Моисей сказал Аарону сразу после гибели его сыновей:

«Вот о чем говорил Господь, когда сказал: в приближающихся ко Мне освящусь и пред всем народом прославлюсь. Аарон молчал» (Левит 10:3).

То, что сказал Моисей, — это универсальное и вечное постановление. Универсальное означает, что оно применимо к каждому творению: будь то человек или ангел. Вечное означает, что оно будет всегда, оно неизменно. Вы можете приходить в Его присутствие только с благоговением и открытым сердцем.

Давайте вернемся к моему вечеру в Бразилии. От могущественного присутствия Бога, когда дул ветер, меня сковал священный страх. В моем мозгу буквально пульсировала одна мысль: «Джон Бивер, сделаешь одно неверное движение, скажешь одно неверное слово, и ты труп!»

Я не знаю, случилось бы это на самом деле, но одно могу сказать точно: один мужчина и одна женщина в Новом Завете сделали одно неверное движение в похожей атмосфере, и оба упали замертво. Да, «замертво» означает, что они были похоронены на глубине шесть футов под землей (Деяния 5:1–10). Эта пара принесла пожертвование перед лицом лидеров их церкви и других верующих. Однако они мгновенно погибли и в тот же день были похоронены. Когда это случилось, как отреагировали другие верующие?

«И великий страх объял всю церковь и всех слышавших это» (Деяния 5:11).

Стоит отметить пару деталей. Здесь не сказано, что «великий страх объял весь город», но «великий страх объял всю церковь». Во-вторых, обратите внимание, здесь написано не просто «страх»,

но «великий страх». Древнееврейские авторы не преувеличивали, как мы часто делаем в западной культуре. Если в Писании сказано «великий», это очень высокая степень святого страха.

Во второй главе Книги Деяния, когда Дух Святой изначально сошел в Пятидесятницу, некоторые люди из стоявших там сделали вывод, что в девять часов утра ученики были пьяны от вина. Отвлекитесь и подумайте минутку, как ведет себя нетрезвый человек? Обычно он не пытается быть спокойным и сдержанным, напротив, чаще всего, где люди выпивают, там слышен смех и чувствуется радость. Так можно описать атмосферу того знаменательного дня. Присутствие нашего любящего Бога было освежающим и приятным. Но когда Его грозное и даже устрашающее присутствие проявилось для суда среди тех же самых людей, великий страх и трепет объяли всю церковь. Это событие значительно увеличило их осознание Божьей святости.

Меня часто спрашивают: «Почему люди не падают замертво в современном мире?» Хороший и обоснованный вопрос. Эта пара солгала Петру и в конечном счете — Святому Духу. В XXI веке есть немало пасторов, которым люди лгут, так почему тех, кто лжет, не постигает та же участь? Давайте посмотрим на то, что случилось сразу после смерти этой пары:

«...выносили больных на улицы и полагали на постелях и кроватях, дабы хотя тень проходящего Петра осенила кого из них... и исцелялись все» (Деяния 5:15, 16).

В голове не укладывается, когда думаешь об этом. Заметьте, здесь написано «улицы» (множественное число)! И не просто некоторые исцелялись, но «все»! Давайте представим эту картину в современном свете. Это как если бы апостол Петр вошел в глав-

ную больницу и очистил все кровати на всех этажах, просто пройдя по коридорам. Такую величину силы можно обнаружить только в атмосфере Божьей славы.

Приведем в подтверждение еще один пример из Священного Писания. Сотни лет спустя после несчастного случая с двумя сыновьями Аарона другие сыновья — Офни и Финеес, — которые тоже были священниками, совершили прелюбодеяние с женщинами, собравшимися у дверей той же скинии. Должно быть, это случилось менее чем в девяноста футах от того места, где умерли сыновья Аарона! Но им и этого было мало, они еще запугивали прихожан храма, силой отбирая у них жертвы. Они были «люди негодные; они не знали Господа и долга священников в отношении к народу» (1 Царств 2:11–13). Бог сказал об этих людях: «клянусь дому Илия, что вина дома Илиева не загладится ни жертвами, ни приношениями хлебными вовек» (1 Царств 3:14). Вы никогда не захотите услышать эти слова из уст Всемогущего Бога!

Их поведение было крайне оскорбительно перед Богом и в несколько раз более непочтительным, чем поведение сыновей Аарона, тем не менее эти люди не умерли внезапно в той же скинии. Почему? Ответ заключается в следующих словах: «Слово Господне было редко в те дни, видения были не часты» (1 Царств 3:1). Недостаток видения об откровении Божьего Слова говорит об отсутствии Его присутствия; оно не существовало, ровно так же, как на богослужении в Бразилии. Однако в дни Моисея оно присутствовало в полной мере.

Какой вывод из этих примеров мы можем извлечь? Чем больше проявляется Божья слава, тем сильнее и быстрее будет приходить суд за непочтение. Следовательно, отложенный суд — не отмененный суд. По этой причине Павел пишет:

«Грехи некоторых людей явны и прямо ведут к осуждению, а некоторых открываются впоследствии» (1 Тимофею 5:24).

Никогда и ни при каких обстоятельствах не допускать непочтительного, обыденного и фамильярного отношения к Богу — значит поступать мудро. На самом деле даже более опасно, когда Его слава не проявляется. Почему? Потому что легче попасть в состояние непочтительности из-за обманчивой убежденности, что ты принят, так как суда нет. Если такое происходит, мы можем легко начать думать, что Богу нет дела до нашей непочтительности, как мы увидим в следующей главе.

### = Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «В приближающихся ко Мне освящусь и пред всем народом прославлюсь» (Левит 10:3).

**Смысл.** Чем больше проявляется Божья слава, тем сильнее и быстрее будет приходить суд за непочтение. Следовательно, отложенный суд — не отмененный суд.

**Размышление.** Как мне приходить к Господу в молитве, в церкви, в поклонении, во время проповеди Божьего Слова или в повседневной жизни? Не развил ли я заурядное отношение, когда приближаюсь к Нему? Не потерял ли я из вида реальность, что Он не только мой Отец, но также святой Бог, Который есть огонь поядающий?

**Молитва.** Дорогой Небесный Отец, я прошу у Тебя прощения за то, что я приближаюсь к Тебе с заурядным и непочтительным

отношением. Я упустил из вида, Кто Ты есть, и стал слишком фамильярным с Тобой. Я раскаиваюсь и больше не смотрю на Тебя как на «приятеля», но почитаю Тебя за святого Бога, каков Ты есть. Спасибо за то, что Ты добр и милостив и прощаешь мне мою непочтительность. Во имя Иисуса я молюсь. Аминь.

**Исповедание.** Я буду чтить Бога независимо от того, как сильно или слабо Он являет Свое присутствие.

# Ведь пути человека открыты Господу, и Он наблюдает за всеми его тропами.

ПРИТЧИ 5:21, НРП

### 10 | БОГ ЗАБЫЛ ОБО МНЕ

Как уже было сказано, святой страх в нас растет пропорционально нашему пониманию Божьей славы. Противоположное тоже верно: чем меньше мы боимся Бога, тем больше будем умалять Его величие вплоть до того, что будем ограничивать Его своими человеческими способностями.

Устройство мира подобно речным порогам, поднимающимся с огромной силой и тяжело бьющим по психике человека в попытке затмить славу Божью. Субстанция этой реки заключается в словах, мыслях, образах, видеороликах и любых других средствах масс-медиа, с помощью которых можно возвышать смертного человека за счет принижения величия нашего Создателя.

Человек, которому недостает священного страха, легко поддается этой силе и соскальзывает в океан мыслей о том, что Бог не обращает на него внимания и не замечает того, что он делает. В его голове начинают формироваться мысли, подобные таким: «Я исключение из правил, я свободен делать, что захочу, я ничем не отличаюсь от большинства других, Бог не придает значения моим мотивам, словам и поступкам, и, наконец, в мире так много всего происходит, Ему трудно уследить за всеми».

«Говорит злодей в сердце своем: "Бог забыл обо мне, отвернулся, Он этого никогда не увидит"» (Псалом 9:32, ВТІ).

У этого ошибочного и опасного типа мышления есть несколько вариантов, но все они сводятся к восприятию Божьих способностей более ущербными, чем они есть на самом деле. Такое восприятие подобно тому, как человек думает о своих родителях, начальнике, учителе, тренере или любом другом лидере, который может не заметить или не обратить внимания на наше поведение. Люди, пойманные в эту ловушку, утешают себя мыслями, что за всеми деталями не уследишь в силу их избыточности, и таким образом умаляют Божьи способности.

Давайте сделаем шаг вперед. Если человек продолжит идти по этому скользкому пути в недостатке священного страха, более того, в его полном отсутствии, он ставит себя под угрозу сатанинского убеждения «Бог не видит мои мотивы, слова и поступки». Одно дело — думать, что Бог забыл, и совсем другое — что Он не способен увидеть! Это совсем другой уровень непочтительности.

От людей можно скрыть слова, поступки и мотивы. Можно делать что-то втайне — во мраке, даже в тени, чтобы другие не заметили. Но если мы думаем, что можем скрыть наши мысли и пути от Всемогущего Бога, мы обманываем самих себя. Это ошибочное предположение, осознанное оно или нет, пребывает в душе, лишенной святого страха. В Священном Писании написано:

«Горе тем, которые думают скрыться в глубину, чтобы замысл свой утаить от Господа, которые делают дела свои во мраке и говорят: "кто увидит нас? И кто узнает нас?"» (Исаии 29:15).

На первый взгляд можно подумать, что Исаия говорит о нечестивых людях — о неверующих, которые не заходят в церковь и не собираются на богослужения. Тем не менее эти слова из Книги пророка Исаии написаны конкретно о людях, называющих себя верующими. Это правда, потому что немного выше этих строк написано:

«И сказал Господь: так как этот народ приближается ко Мне устами своими, и языком своим чтит Меня, сердце же его далеко отстоит от Меня, и благоговение их предо Мной есть изучение заповедей человеческих» (Исаии 29:13).

Позвольте мне перевести на современный язык. Эти люди исповедуют, что у них есть отношения с Иисусом, потому что они спасены по Его благодати. На словах они чтят Его, посещают христианские конференции, слушают духовную музыку в своем смартфоне, однако где-то в глубине души они считают, что Господь не способен увидеть или услышать, что они думают или делают. Их состояние ума хуже, чем у многих людей, которые вообще не следуют за Иисусом. Они верят в ложь, и еще хуже то, что они не осознают свое безрассудство.

Вы можете возразить: «Этого не может быть!» Давайте снова навестим пару из Нового Завета, о которой мы говорили в предыдущей главе, — Ананию и Сапфиру (Деяния 5). Чтобы понять ошибочное поведение этой пары, важно знать предысторию. Их семейная хроника начинается в четвертой главе.

«Прозванный Варнавою, левит, родом Кипрянин, у которого была своя земля, продав ее, принес деньги и положил их к ногам Апостолов» (Деяния 4:36, 37).

В то время Кипр был богатым островом, где в изобилии добывали драгоценные камни, медную и железную руду, древесину. Он был известен своими цветами, фруктами, вином и маслом. Если человек владел собственной землей на Кипре, то, скорее всего, он был состоятельным.

Представьте себе: богатый левит с острова Кипр приносит огромную сумму денег, вырученную с продажи своего земельного участка, и открыто отдает ее на виду у всей церкви. Что происходит дальше?

«Некоторый же муж, именем Анания, с женою своею Сапфирою, продав имение...» (Деяния 5:1).

Обратите внимание на союз «же». Он показывает связь и продолжение мысли, выраженной в предыдущем стихе. Поскольку этот стих открывает новую главу, мы легко можем отвлечься от общей канвы истории.

Этот состоятельный прихожанин приходит в церковь и жертвует внушительную сумму на глазах у всех. Его дар вызывает определенную реакцию у этой пары. Они мгновенно продают свою собственность и...

«...утаил из цены, с ведома и жены своей, а некоторую часть принес и положил к ногам Апостолов» (Деяния 5:2).

Что вызвало такую реакцию? Могло ли быть, что эта пара на тот момент времени имела репутацию самых щедрых жертвователей в церкви? Если да, то не привлекало ли это внимание правителей и прихожан? Мы должны помнить, что жертвовать — это дарить, и подобно тому, как многие замечают и даже восхищаются

различными дарами, такими как служение, проповедь, гостеприимство, учительство, лидерство и другими, щедрость — тоже не
исключение, этот дар достоин внимания (2 Коринфянам 9:12, 13).
Эта пара получала слишком большое удовольствие от уважения
и внимания? И почувствовала угрозу в том, что новый человек
может ее превзойти? Все эти люди восхищались его щедрым пожертвованием, ведь с его помощью можно достигать людей и заботиться о бедных. Таким образом Анания и его жена перестали
получать прежнее внимание.

Возможно, эта пара жаждала вернуть себе потерянное внимание, поэтому они решили продать участок земли — возможно, их самую значительную собственность. Они думали: «Это слишком большая сумма денег, чтобы с ней расстаться. Но мы хотим сделать вид, что мы все продали. Поэтому давай отдадим только часть, но всем объявим, что это все вырученные от продажи деньги». Возможно, эти обманчивые мысли были подкреплены доводами, что их дар может вдохновить других людей жертвовать большие суммы.

Видимость была важнее, чем истина, и поэтому вела к обману. Как эта пара вообще могла подумать, что Бог этого не видит?

Они поразмыслили, все обдумали и согласовали между собой этот план. Веря, что они могут скрыть свой план от Господа, они совершили свой злой поступок во мраке! И где-то в глубине души надеялись, что *Господь не узнает о происходящем!* (почти прямая цитата из Исаии 29:15). Им обоим это стоило жизни, их обоих похоронили в тот же день!

Каким образом два верующих человека, которые были свидетелями знаменательных чудес в предыдущих главах, — как ветер подул с неба и привлек внимание всего города, тысячи людей спаслись на собраниях, о которых заранее никто не объявлял, хромой

человек чудом начал ходить, здание поколебалось от Божьей силы и другие, — могли поверить, что они скроют свои мотивы от Всемогущего Бога?

Или как Адам и Ева, которые прогуливались с Богом по саду, могли поверить, что они смогут спрятаться от Него после своего греха (Бытие 3:8)?

Как израильтяне могли сказать: «Не видит Господь!» (Иезекииля 9:9)?

А как насчет этих шокирующих слов: «Видишь ли, сын человеческий, что делают старейшины дома Израилева в темноте, каждый в расписанной своей комнате? ибо говорят: "не видит нас Господь"» (Иезекииля 8:12).

Как часто мы по глупости думаем, что сможем скрыть от Господа свои холодные сердца?

Одним словом, у всех этих сценариев есть общий корень, который и порождает эту грубую ошибку — отсутствие святого страха. Мы в своей голове умаляем способности Бога в той мере, в которой нам не хватает страха перед Ним, и самое страшное то, что мы не подозреваем о нашем состоянии, наша проницательность притупляется.

Об этом состоянии мы поразмышляем в нескольких последующих главах.

### = Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «...и уразумеют все церкви, что Я есмь испытующий сердца и внутренности; и воздам каждому из вас по делам вашим» (Откровение 2:23).

**Смысл.** Бог знает не только наши поступки, но и стоящие за ними мотивы и намерения.

**Размышление.** Осознаю ли я в своей жизни, что Бог знает мои внутренние мысли, мотивы и намерения? Как я могу больше открыть для себя эту истину?

**Молитва.** Дорогой Небесный Отец, прошу Тебя, пусть мои мотивы и намерения будут такими же чистыми, как мотивы и намерения Иисуса. Пусть я буду пропускать все мои мысли, желания, слова и поступки через осознание, что Ты всегда наблюдаешь за моими путями. Пусть я никогда не умалю эту истину в моем собственном представлении о Тебе. Я молюсь во имя Иисуса. Аминь.

**Исповедание.** Я буду жить, зная, что Богу все ведомо о моих намерениях, мыслях, словах и делах.

# Почему же этот народ отвернулся от Меня?

ИЕРЕМИИ 8:5

### 11 | СТРАХ И ТРЕПЕТ

Приводящее в трепет Божье присутствие и последовавшее за ним осуждение Анании и Сапфиры принесло «великий страх» в церковь. Необходимо снова подчеркнуть, что речь идет не о городе, но о церкви — собрании святых. Если проверить греческие слова в значении «великий страх», мы увидим усиление этой мысли.

Первое слово — великий — это греческое слово «мегас», оно означает «верхний показатель шкалы... великая степень, интенсивный, ужасный» 12. Отсюда происходит часть сложных слов «мега». Значение данной фразы не оставляет сомнений, ее можно было бы перевести как «мегастрах». Помните, авторы Священного Писания не преувеличивают.

Второе слово — *страх* — на греческом языке «фобос», оно часто используется в значении священного страха во всем Новом Завете. Означает «страх, ужас, почтение, уважение, честь». Согласно другому источнику, оно означает «глубокое уважение и трепет перед божеством — почтение, благоговейный трепет» <sup>13</sup>. Мы снова встречаем слова *трепет* и *ужас*, в которых передается значительная степень страха.

Павел использует то же самое слово, когда пишет:

«Итак, возлюбленные мои, как вы всегда были послушны, не только в присутствии моем, но гораздо более ныне во время отсут-

ствия моего, со страхом и трепетом совершайте свое спасение» (Филиппийцам 2:12).

Наше спасение совершается не с любовью и добротой, но со страхом и трепетом, которые позже мы тщательно исследуем. Здесь мы видим очередной уровень интенсивности, который выражен в этом отрывке новым словом: трепет. Это греческое слово «тромос», которое означает «дрожь от страха, ужаса, жути... или глубокого почтения и уважения». Это не единственный случай употребления данного выражения, Павел четыре раза в Новом Завете использует их вместе.

Мы еще не до конца исследовали святой страх, однако уже можно задуматься, каким образом некоторые учителя Слова Божьего могут ограничивать его до «почтительного поклонения». Только в этой главе рассмотрев лишь несколько выбранных стихов, мы ясно видим слова с экспрессивно-эмоциональной окраской. Перечислим их еще раз: мегастрах, благоговейный трепет, ужас, глубокое уважение, дрожь и жуть.

Это не просто слова, служащие для описания незначительной стороны нашей жизни во Христе; они скорее отражают, как совершается наше спасение. Это происходит, когда наши усилия в сотрудничестве с Духом Святым и под действием Его силы доводят до полной зрелости то, что Иисус бесплатно дает нам.

С этого места и далее мы будем говорить следующим образом: наше спасение доходит до полной зрелости через страх и трепет.

Задайте себе вопрос, почему в церквях, малых группах и библейских школах не преподают святой страх Божий как одну из первостепенных истин? Возможно ли, что именно поэтому в западном мире так много неэффективных, теплых христиан? И возможно ли, что именно по этой причине Священное Писание пре-

дупреждает нас о великом «отступничестве» от веры в эти последние дни? Павел пишет, что антихрист не будет явлен, «пока отступничество не придет прежде [то есть великое восстание, оставление веры служителями-христианами]» (2 Фессалоникийцам 2:3, Расширенный перевод). Возможно ли, что оставление веры будет происходить из-за того, что мы заглушаем в себе голос святого страха? Я провел сорок лет в молитве, изучении и служении в Соединенных Штатах Америки и в шестидесяти странах мира и считаю, что так и есть.

Давайте сделаем еще один шаг вперед. Одно из первоначальных или фундаментальных учений церкви — учение о Страшном суде, или суде Вечном.

Внимательно прочтите эти слова:

«Посему, оставив *начатки* учения Христова, поспешим к совершенству; и не станем снова полагать *основание*... о суде вечном» (Евреям 6:1, 2).

Дело в том, что мы все дадим отчет о том, как мы жили. Что обнаружится на этом суде, останется навеки и будет вечным! Для верующего человека это место называется «Судилище Христово».

Давайте обсудим два выделенных курсивом слова. Во-первых, начатки. Чему учат детей в начальной школе? Читать, писать складывать, вычитать и другим основным навыкам. По сути, мы получаем строительные блоки, необходимые для нашего дальнейшего образования. Ведь вы не представляете себе дальнейшую учебу в старших классах школы или в университете без умения читать, писать, без навыков сложения и вычитания!

Я нахожу, что многие верующие не понимают, что однажды они предстанут перед судом. В лучшем случае они знакомы с этим

выражением, но тщательно его не изучали. Это подобно тому, как если бы они просто знали, что основные навыки, приобретаемые в начальной школе, необходимы, но сами никогда не изучали их. Возникает очень важный вопрос: каким образом верующие строят свою жизнь во Христе без этой начальной истины?

Теперь давайте перейдем к следующему выделенному курсивом слову — *основание*. Можете ли вы представить себе здание, построенное без фундамента? В ясную погоду оно может стоять и не падать. Но в сильную бурю развалится! Отступление от веры можно изобразить подобным же образом. Результаты исследований агентства The Barna Group показали, что более сорока миллионов американцев отступили от веры в период с 2000 по 2020 год! Половина из них теперь не называет себя христианами — они либо атеисты, либо агностики. Возможно ли, что недостаток учения об основах веры способствует этой ужасающей статистике?

Давайте кратко посмотрим, что связано с нашим судом.

«Мы благодушествуем и желаем лучше выйти из тела и водвориться у Господа» (2 Коринфянам 5:8).

Мы знаем точно, что Павел обращается исключительно к верующим людям. Когда неверующий выходит из тела, он не водворяется в присутствии Бога.

«Потому ревностно стараемся, водворяясь ли, выходя ли, быть Ему угодными» (2 Коринфянам 5:9).

Когда наши сыновья были подростками, мы с Лизой искали возможности, чтобы наставлять их в благочестии. В их воспита-

нии для нас было важно защитить их от избалованного отношения, которое могло в них сформироваться.

Однажды вечером я сказал им:

— Парни, вы ничего не можете сделать, чтобы мы с мамой стали любить вас больше или меньше, чем мы любим вас сейчас.

Наша безусловная любовь к ним оставалась неизменной. Но через несколько секунд я добавил: «Но вы в ответе за то, насколько мы довольны вами».

Для них это было шоком.

Вот в чем истина. Мы ничего не можем сделать, чтобы Бог стал любить нас больше или меньше, но мы несем ответственность за то, насколько Он нами доволен. Вот почему Павел говорит, что его цель состоит в том, чтобы «угождать». Почему?

«Ибо всем нам [верующим] должно явиться пред судилище Христово, чтобы каждому получить соответственно тому, что он делал, живя в теле, — доброе или худое. Итак, зная страх Господень, мы вразумляем людей» (2 Коринфянам 5:10, 11).

В этом месте суда мы не будем судимы за грехи, в которых мы раскаялись, — они уже смыты кровью Иисуса. «Как далеко восток от запада, так удалил Он [Бог] от нас беззакония наши» (Псалом 102:12). В другом месте Он еще говорит: «грехов их и беззаконий их не воспомяну более» (Евреям 8:12).

Суд же над нами будет состоять в том, что будет исследовано все *хорошее* и *плохое*, что мы делали, и как мы жили, будучи верующими.

Для нашего нынешнего обсуждения важно, что Павел приравнивает судилище Христово к «страху Господню». Как уже было сказано выше, на греческом языке слово «страх» звучит как «фо-

бос», этим словом описана реакция церкви на суд над Ананией и Сапфирой. Так мы подходим к важному вопросу: возможно ли, что случай с этой несчастной парой дает нам предварительную картину суда над верующими?

Обсудим эту вероятность в нескольких последующих главах.

### = Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «Чтобы поступали достойно Бога, во всем угождая Ему, принося плод во всяком деле благом и возрастая в познании Бога» (Колоссянам 1:10).

**Смысл.** Вы ничего не можете сделать, чтобы Бог стал любить вас больше или меньше, чем Он уже любит вас. Но вы несете ответственность за то, насколько Он вами доволен.

**Размышление.** Угодна ли моя жизнь Богу? Как мне узнать, что Его радует, а что огорчает?

**Молитва.** Дорогой Небесный Отец, я прошу Тебя, открой мне через Твое Слово и Твоим Духом, что Тебе угодно и что не угодно. Дай мне сердце и ум, которые более всего будут стремиться узнать, что приносит Тебе радость и наслаждение. Пусть таким образом я стану узнавать Твое сердце и чтить Тебя всей своей жизнью. Пусть то, о чем я прошу Тебя, приготовит меня к тому, чтобы однажды предстать перед судом над верующими и получить вечные награды, которые Ты желаешь мне дать. Во имя Иисуса я молюсь. Аминь.

**Исповедание.** Угождать Богу — это первый приоритет в моей жизни. Он действует во мне, чтобы я хотел поступать и поступал достойно Бога и во всем угождал Ему.

В Боге удивительно то, что, когда вы боитесь Его, вы больше ничего не боитесь, тогда как если вы не боитесь Бога, вы боитесь всего.

ОСВАЛЬД ЧЕМБЕРС

# 12 | ЗАРАЗИТЕЛЬНОЕ ЛИЦЕМЕРИЕ

Нужно подчеркнуть важную деталь относительно той несчастной пары, жизнь которой оборвалась в книге Деяния. Проблема была не в действиях Анании и Сапфиры, они просто принесли пожертвование на собрание в церковь. Приносить финансовый дар на работу Божью — это благочестиво, свято и прекрасно. Грехом был их мотив — желание выглядеть в определенном свете.

Таким образом, возникает важный вопрос: у престола суда будут рассматриваться только наши слова и поступки или наравне с ними — наши мотивы и мысли?

Давайте начнем с того, что прочитаем предупреждение, которое Иисус дал Своим ученикам:

«Между тем, когда собрались тысячи народа, так что теснили друг друга, Он начал говорить сперва ученикам Своим: берегитесь закваски фарисейской, которая есть *лицемерие*. Нет ничего сокровенного, что не открылось бы, и тайного, чего не узнали бы» (Луки 12:1, 2).

В этих двух стихах содержится большой смысл. Представьте, что вы служитель Евангелия, и, чтобы вас послушать, собралась

огромная толпа людей, несколько «тысяч» человек. Это мечта большинства проповедников! Но что делает Иисус? Он не шепчет Своей команде: «Слушайте, ребята, Я здесь ради них. Отойдите в сторону, пока Я буду делать Свое дело!» Напротив, вместо этого Он делает три вещи.

Во-первых, Он пользуется возможностью, чтобы передать им наглядную идею о том, как не попасть под власть текущего момента. Он предупреждает будущих предводителей, показывая им личный пример и давая урок о лицемерии. Это греческое слово «хюпокритес», которое означает «производить впечатление об одних целях и мотивациях, тогда как в реальности иметь другие» 15.

Фарисеи были настоящими профессионалами в области лицемерия — они многое делали напоказ и умели притворяться. Иисус предупреждает не попадаться в эту ловушку, оставаясь чистыми в своих помыслах. В сущности, Он призывает не позволять популярности и признанию людей двигать вами, но быть ведомыми Духом, оставаясь твердыми в истине, учении и в жизни.

Во-вторых, Иисус обращает внимание на то, как быстро может распространяться лицемерие. Он сравнивает его с закваской, то есть дрожжами, которые, растворяясь в тесте, заставляют его подниматься. Наглядный пример, приведенный Иисусом, показывает, что лицемерие заразительно, но в отличие от дрожжей очень пагубно влияет на наше благополучие.

В-третьих, Он подчеркивает, что лицемерие не может остаться тайным. Несомненно, намерения, стоящие за словами и поступками, рано или поздно станут явными. Затем Он объясняет, что защитит от нечистых мотивов.

«Говорю же вам, друзьям Моим: не бойтесь убивающих тело и потом не могущих ничего более сделать; но скажу вам, кого бояться:

бойтесь того, кто, по убиении, может ввергнуть в геенну: ей, говорю вам, того бойтесь» (Луки 12:4, 5).

Иисус снова использует сильное по эмоциональной окраске слово бойтесь. Это слово «фобео», которое созвучно со словом «фобос», уже выделенное в предыдущей главе. «Фобео» означает «ввергать в страх, пугать, устрашать». Иисус связывает факт быть брошенным в геенну с попранием святого страха. Эта страшная мысль, к ней нельзя относиться легкомысленно. Мы снова видим, как важен святой страх, и снова видим подтверждение, что он не просто благоговейное поклонение.

Иисус призывает нас бояться Бога, а не людей. Другими словами, страх Божий освобождает нас от страха перед людьми, а страх перед людьми порабощает нас, отнимая у нас способность бояться Бога. Не совершите ошибку, страх перед людьми непременно повлияет на наши побуждения. Подумайте о страхе перед людьми точно так же, как вы думаете о страхе Божьем. Страх перед людьми — не значит убегать от людей, скорее он означает тяготение угождать людям, имея в подсознании мотив личного удовлетворения, защиты или выгоды. Страх перед людьми заполняет нас закваской лицемерия и вынуждает жить ради одобрения людей.

Казалось бы, действия Анании и Сапфиры были безупречными, их нельзя упрекнуть за поступок, однако они, побуждаемые желанием произвести определенное впечатление на свою общину, погибли.

Люди могут совершать благочестивые поступки и говорить на первый взгляд набожные слова, но если в них отсутствует святой страх, они совершают грех собственными намерениями.

Когда я служил в поместной церкви в 1980-х годах, я был ужасно связан страхом перед людьми и не осознавал этого, пока Дух

Святой не показал мне мою мотивацию. В то время я занимал заметную позицию в нашей мегацеркви и всегда был добр к людям, с которыми взаимодействовал, щедро дарил им комплименты, хоть и не всегда искренне. Я ненавидел разногласия и бежал от них как от чумы. Вскоре до меня начали доходить слухи, что я один из самых любящих людей в церкви. Это приносило мне радость и удовлетворение.

Однажды в молитве я услышал, как Господь сказал: «Сын, люди говорят, что ты любящий и добрый человек». Я отчетливо помню то, как Он проговорил в моем сердце; я не почувствовал в Его тоне никакого одобрения и осторожно ответил:

— Да, говорят.

Тогда Он сказал:

- Ты знаешь, почему ты говоришь людям комплименты и приятные слова, даже когда это неправда?
  - Почему?
- Потому что ты боишься отверженности. Так кто в центре твоей любви ты или они? Если бы ты действительно любил людей, ты бы говорил истину, а не ложь, даже рискуя быть отверженным.

Я замер. Все считали меня любящим человеком, но настоящая правда была совсем другой. Точно так же прихожане ранней церкви, скорее всего, считали Ананию и Сапфиру набожными людьми, особенно когда они принесли и вручили значительный дар своему пастору на виду у всего собрания. Мои мотивы были в той же степени сосредоточены на том, чтобы продвигать себя, защищать себя и награждать себя. В реальности мое поведение было лицемерным.

Легко выставлять напоказ свое благочестие и заниматься благотворительностью на виду у всех, кто за вами наблюдают, одновременно скрывая корыстный мотив. Людей можно тронуть вели-

ким посланием о Благой вести, но внутри сгорать от эгоистичных амбиций (Филиппийцам 1:15, 16). Можно делать большие пожертвования для нищих, но без любви (1 Коринфянам 13:3). Можно вести людей в поклонении, но иметь скрытые намерения стать известным и знаменитым. Можно быть добрым в общении с людьми, но внутри придираться к ним и критиковать. Можно выражать свое сочувствие пастору, которого попросили оставить служение из-за нравственного падения, но внутри радоваться тому, что он получил по заслугам. Можно принять вид смиренного человека и говорить: «Вся слава да будет Иисусу Христу», в то время как внутри мы любим признание и похвалу. Всего не перечислить.

Суровая правда заключается в том, что, во-первых, ни один мотив или намерение невозможно скрыть от Бога, во-вторых, однажды они все станут явными. Возникает важный вопрос: скрыты ли они от нас? Страх Господень помогает нам не потерять наши побуждения души, что крайне важно, ведь их отсутствие делает нас уязвимыми для обмана и лицемерия.

Люди в церкви были потрясены осуждением Анании, но не более, чем сам Анания, а затем Сапфира. Отсутствие святого страха у этой пары ослепило их, и они не видели нечестивость своих побуждений. Мы должны еще раз задать вопрос: не служит ли их история преддверием Божьего суда? Узнаем об этом в следующей главе.

#### Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «Ибо слово Божие живо и действенно и острее всякого меча обоюдоострого... судит помышления и намерения сердечные» (Евреям 4:12).

**Смысл.** Страх Господень открывает нам наши сердечные намерения, что крайне важно, а его отсутствие делает нас уязвимыми для жизни в обмане и лицемерии.

**Размышление.** Каким образом я поддаюсь желанию угождать людям, будучи движим внутренним мотивом получить личное удовлетворение, защиту и выгоду? Находясь под давлением, сдаюсь ли я в чем-либо? В каких сферах это заставляет меня идти на компромисс со своей совестью?

**Молитва.** Дорогой Небесный Отец, я прошу Тебя простить меня за то, что стремлюсь угождать людям ради своей выгоды. Дух Святой, прошу Тебя обнажить все сферы моей жизни, где я легко поддаюсь этому давлению. Я каюсь, что делаю людей, а не Иисуса, своим источником радости и счастья. Прошу Тебя, наполни мое сердце святым страхом, чтобы я постоянно любил других в истине и не поддавался лицемерию. Во имя Иисуса я молюсь. Аминь.

**Исповедание.** Я буду любить людей, с которыми общаюсь, говоря им правду и стремясь к пользе для них, а не для себя.

Ибо все мы должны явиться и быть раскрытыми, такими, какие мы есть, перед судилищем Христовым.

2 КОРИНФЯНАМ 5:10

(РАСШИРЕННЫЙ ПЕРЕВОД)

# 13 | ТРИ ОБРАЗА

Внимательно прочтите фразу «быть раскрытыми, такими, какие мы есть» в библейском стихе на предыдущей странице. У каждого человека есть три образа: воспринимаемый, проецируемый и действительный.

Воспринимаемый образ — то, какими люди видят нас. Проецируемый — то, какими мы хотим, чтобы другие видели нас. Действительный образ — то, какие мы есть на самом деле. И хотя этот образ может быть скрыт и незаметен для других, для Бога он полностью видим. Именно такими мы предстанем перед всеми на судилище.

Теперь рассмотрим Иисуса. Он был неправильно понят, ложно обвинен, Его считали пьяницей и чревоугодником, называли еретиком и даже обвиняли в одержимости бесами. Религиозные проповедники и другие люди отвергали Его. Воспринимаемый образ Иисуса был негативным в глазах многих, особенно знатных людей.

Братья Иисуса, будучи в то время скептиками, оказывали на Него давление, заставляя жить в *проецируемом* образе. Вот что написано о них: «Братья Иисуса сказали Ему: Не оставайся здесь, иди в Иудею, чтобы и Твои ученики увидели чудеса, которые Ты совершаешь. Ведь никто, стремящийся к известности, не действует втайне. <...> покажи Себя миру» (Иоанна 7:3, 4, НРП). Они

находились под контролем чужих представлений и пытались вогнать Иисуса в то же рабство — страх перед людьми.

Однако действительный образ Иисуса отличается от того, каким Его воспринимали многие, ибо «Он есть видимый образ невидимого Бога» (Колоссянам 1:15, НРП). В то время как значительное число людей отвергало Его, Всемогущий Бог во всеуслышание заявлял: «Сей есть Сын Мой возлюбленный, в Котором Мое благоволение» (Матфея 3:17). Испытание временем выдержал не воспринимаемый образ Иисуса, но Его действительный образ.

Находясь на земле, Он остерегался Своей популяризации и любых попыток Своего прославления. Исцеляя нуждающегося человека, Он часто говорил: «Смотрите, чтобы никто не узнал» (Матфея 9:30). Он избегал популярности, огласки, дифирамбов и угождения людям <sup>16</sup>. Когда Его хотели сделать царем, Он отстранился. Он не создавал Себе «фасад», не питал ложных иллюзий, был чужд обману. Он находил отраду в страхе Господнем и благодаря этому был сосредоточен на Отце.

Мы тоже должны отражать образ Иисуса. Человек свободен, когда живет согласно истине внутри себя, при этом избегая самопродвижения и самосохранения. Поведение, сосредоточенное на себе, берет начало от Адама и Евы. Вот что написано про момент их грехопадения: «...И открылись глаза у них обоих, и узнали они, что наги» (Бытие 3:7). Их взгляд с Бога сместился на них самих, и теперь они искали, как скрыть обнаруженные в себе изъяны. Сперва пара попыталась прикрыть свою наготу. Мы можем проявлять это иначе, но корень проблемы остается тем же. Если я сосредоточен на себе, я буду стремиться создавать образ, который прикроет мои видимые недостатки. Иисус отдал Свою жизнь, чтобы освободить нас от этого рабства. Павел пишет: «Ибо мы не смеем сопоставлять или сравнивать себя с теми, которые сами

себя выставляют: они измеряют себя самими собою и сравнивают себя с собою неразумно» (2 Коринфянам 10:12).

Если мы будем сгибаться под давлением сравнения себя с другими людьми, то высветим свои недостатки и станем стремиться продвигать и защищать себя сами, но все начинается с наших мотивов и намерений. В современном мире воспринимаемый образ имеет больше веса, чем действительный образ. Другими словами, мы будем защищать свою репутацию, сосредоточивать свои усилия на внешности, статусе, популярности, принятии, репутации и так далее, потому что все это прикрывает наши недостатки.

Явлены и рассмотрены на суде будут не эти вещи; но скорее наш *действительный о*браз, в центре которого — наши побуждения и намерения.

«Посему не судите никак прежде времени, пока не придет Господь, Который и осветит *скрытое во мраке*, и обнаружит сердечные намерения, и тогда каждому будет *похвала* от Бога» (1 Коринфянам 4:5).

Многие люди обесценивают это место из Священного Писания, думая, что оно относится к суду над неверующими. Вовсе нет, потому что ни один неверующий не получит похвалу на суде. Это место может говорить исключительно о верующих людях.

Когда вы слышите, что «скрытое во мраке» и «сердечные намерения» будут раскрыты перед всем небесным собранием, вы наверняка испытываете здоровый страх. Возможно, это одна из причин, по которой Павел называет суд над верующими «страхом Господним». Наше осознание этой реальности порождает святой страх, который, в свою очередь, сдерживает нас и позволяет жить

в соответствии с нашим *действительным* образом. Однако противоположное так же верно: чем больше нам не хватает страха Господнего, тем больше мы полагаемся на *воспринимаемый о*браз.

В эту смертельную ловушку попали Анания и Сапфира. Их интересовало больше то, как их *воспринимали* люди, в которых они видели своих соперников, — друзья, прихожане церкви и проповедники.

Чтобы сделать их историю более понятной, давайте представим себе путь, который привел их к падению, как если бы это произошло в современном мире. Церковь существовала не более нескольких месяцев. Апостолы и прихожане церкви внимательно наблюдали за всеми, чтобы увидеть потенциальных лидеров для различных служений.

Для этой пары счастливым был день, когда они приняли Иисуса и получили прощение своих грехов. Они были захвачены любовью Бога и общины братьев и сестер.

Однако постепенно фокус их внимания начал смещаться. Весьма интересно, что вначале Бог наверняка через них действовал — может быть, они приносили пожертвования, делились наставлениями, пели в команде прославления — вариантов множество. Они получали удовольствие от выражения благодарности за их служение, от признания их заслуг. Выработка эндорфинов увеличивалась и приносила волнующие чувства счастья и удовлетворенности. Их признание росло. Однако для поддержания этой недавно сформированной репутации им приходилось прикрывать сомнительное поведение внешне безобидными словами и поступками. Возможно, они оказались втянутыми в серьезные внутренние разногласия, за которыми последовала ожесточенная борьба. Их гнев и споры становились все более уродливыми и затягивались, но когда пришло время собираться с верующими, они рез-

ко изменили свое поведение, чтобы *прикрыть* свои недостатки. Супруги не хотели, чтобы окружающие увидели их разногласия и раздоры, которые могли стать угрозой их *воспринимаемому* образу, поэтому они *изобразили* полные заботы и любви отношения друг к другу.

Они публиковали фотографии и видеоролики в социальных сетях и в TikTok, на которых обнимались, улыбались и весело проводили время вместе. Их снимки несли тот или иной посыл: «жизнь, о которой мечтал», или «достижение взаимопонимания», или «я люблю свою жизнь с ней [с ним]!» Было множество других публикаций, изображающих успешную жизнь (в реальности трудную), растущий бизнес (на самом деле — в упадке), красивых детей (поведение которых было вызывающим, высокомерным и эгоистичным) и другого рода достижения. Похоже, это сработало, потому что число их подписчиков в социальных сетях быстро росло. Анания и Сапфира запутались в сетях сохранения сильного проецируемого образа. Все казалось безобидным, но их благочестивый страх постепенно таял с каждым их новым лицемерным поступком. Они не были обличены в своем двуличии. Казалось, все было хорошо, они имели безупречную репутацию отчасти потому, что были щедрыми пожертвователями в церкви.

Пришел день, когда Варнава принес свое приношение в церковь. Внезапно внимание их братьев и сестер сместилось на другого человека, который превзошел их, и их *воспринимаемый* образ оказался под угрозой. К несчастью, к тому времени акцент на их собственном образе уже хорошо сформировался. Остальное вы знаете.

Казалось бы, все было безобидным и вдохновляющим для других людей, но привело на опасный разрушительный путь. Неуже-

ли Дух Святой поведал нам о судьбе этой пары в Писании, чтобы предостеречь нас и показать всю важность и неотвратимость Божьего суда? Павел пишет:

«Грехи некоторых людей явны (открыты для всех) и прямо ведут к осуждению [месту суда] и объявлению их приговора заранее, а грехи некоторых открываются впоследствии [следуют за нарушителем до здания суда и откроются перед всеми там]» (1 Тимофею 5:24, Расширенный перевод).

Грех Анании и Сапфиры был открыто явлен всем в тот памятный день. Приговор был вынесен заранее. Однако большую тревогу должно вызывать то, что грехи большинства людей откроются позже. Прошу вас запомнить: Божий вердикт относился к их тайному мотиву, а не к поступку.

Хорошая новость в том, что мы можем раскаяться в наших темных побуждениях, и Бог не просто простит, но, если мы возопим к Нему в святом страхе и обновим свой разум через Священное Писание, мы сможем быть благословлены чистыми побуждениями.

#### Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «Ибо нет ничего тайного, что не сделалось бы явным, ни сокровенного, что не сделалось бы известным и не обнаружилось бы» (Луки 8:17).

**Смысл.** Каждый человек имеет три образа: *воспринимаемый, проецируемый* и *действительный*.

**Размышление.** К какому образу я тяготею? Живу ли я в свете истины или обманываю и распространяю лживые заявления для защиты своей репутации? Поступаю ли я честно и прямо с людьми, с которыми общаюсь?

**Молитва.** Я раскаиваюсь в том, что придаю большое значение своему проецируемому и воспринимаемому образу, а не действительному. Я шел на компромисс со своей честностью и прошу у Тебя прощения за это. Очисти мои помыслы и намерения. Пусть в центре моего внимания будет Иисус и люди, а не я сам.

**Исповедание.** Я буду позволять обоюдоострому мечу Слова Божьего разоблачать мысли и намерения моего сердца.

Страх смерти и суда выходит из нас, когда входит из нас, когда входит истинный страх Божий, и этот страх не мука, а скорее светлое и легкое ярмо для души, то, которое дает нам покой, а не изнуряет нас.

А. У. ТОЗЕР И ГЭРРИ ВЕРПЛОЙ

# 14 | ВЕЧНЫЕ РЕШЕНИЯ

По сравнению с вечностью жизнь на земле — всего лишь иллюзия. Но если быть еще более точным, наша жизнь ничто, потому что простые математические вычисления показывают, что любое конечное число, поделенное на бесконечность, равняется нулю. Таким образом девяносто (плюс-минус) лет по сравнению с вечностью равны нулю. В свете этой пугающей реальности будет мудрым с нашей стороны приготовиться к тому, что нас ждет в вечности.

Решения, которые Иисус примет в отношении каждого из нас на судилище, будут вечными (Евреям 6:1, 2). Это значит, что они уже не будут пересмотрены, не будут содержать поправок и изменений. Итак, по сути, то,  $\it rde$  мы проведем вечность, определяется тем, как мы отнеслись к кресту Иисуса, однако наш  $\it ofpas$  жизни как верующих определит,  $\it kak$  мы будем жить в вечности.

Слишком многие люди представляют себе небеса как место исключительно бестелесного нематериального пребывания в любви и мире, без боли и страданий. Они ожидают, что святые там будут бесплотными существами, летающими на облаках, играющими на арфах и питающимися виноградом. Другие представляют себе небеса местом скучного непрекращающегося поклонения. С такими взглядами трудно радоваться этому монотонному вечному существованию.

Но это мифы, которые не находят подтверждения в Писании. Все лучшее в этой жизни — лишь тень в вечной. Там тоже нужно будет заниматься общественным планированием, строить города, руководить народами, исследовать и развивать галактики и совершать бесконечное множество других дел, которые связаны с той жизнью, для которой мы были сотворены. В вечном городе Господа будут ответственные позиции. Поэтому смотрите на место судилища как на собеседование и оценку, которая определит вашу вечную позицию в Его столице нового неба и новой земли.

Учитывая все вышесказанное, давайте вернемся к обсуждению, как происходящее здесь и сейчас будет исследовано на суде.

«Ведь всем нам предстоит явиться на суд Христа, и каждому будет дано по заслугам, за его добрые или злые дела, которые он совершал, находясь в земном теле» (2 Коринфянам 5:10, НРП).

Наши грехи (грехи верующих людей), которые осуждали нас на пребывание в аду, смыты кровью Иисуса и прощены навеки (Евреям 8:12). Однако нам все равно придется дать отчет на суде для верующих за злые (или плохие) дела. Это должно привлечь наше внимание.

Слово «злые» (на греческом языке «какос») описывает «плохие действия, которые наносят вред или ущерб», а также означает «удаляться, устраняться, отступать в бою». Это слово описывает то, что причиняет вред не только вследствие того, что мы делаем, но также вследствие нашего отступления или устранения, другими словами, того, что мы *не* делаем. Таким образом, оно включает в себя не только наши поступки, но также упущенные возможности. Святой страх заставляет нас быть внимательными в своей ответственности перед Царством Небесным, а также не допускать злых мотивов или поступков, которые могут причинить вред тем людям, которых Бог любит.

Часто Священное Писание называет нас «строителями». Строителей можно представить себе как субподрядчиков, которые возводят Божий дом по индивидуальному заказу, в котором Он будет пребывать вечно. У Его дома есть имя — Сион (см. Псалом 131:13, 14) и материал, из которого он состоит, — живые камни, все Его святые (см. 1 Петра 2:5), а Иисус — главный краеугольный камень (см. Исаии 28:16).

Павел ясно описывает наши задачи: «Ибо мы — Его творение, созданы во Христе Иисусе на добрые дела, которые Бог *предназначил* нам исполнять» (Ефесянам 2:10). Обратите внимание: Павел пишет, что Бог *предназначил* нам исполнять дела, значит, мы должны их делать. Если мы отступим от предназначенных нам целей, предпочитая жить, руководствуясь временной эгоистичной выгодой, это будет расцениваться как один из «дурных» видов поведения.

Кроме того, Павел пишет: «Но каждый должен смотреть внимательно, как он строит» (1 Коринфянам 3:10, НРП). Очевидно, что то, как мы строим, имеет важное значение. Мы строим по Его вечному Слову или слушаем дух века сего? Строим ли мы по Его Духу или удовлетворяем свои эгоистичные желания? Павел продолжает:

«На этом фундаменте человек может строить из золота, серебра, из драгоценных камней, из дерева, из сена или соломы, но наступит день, когда выявится, кто как строил. В тот день все будет испытано огнем, и огонь покажет качество работы каждого» (1 Коринфянам 3:12, 13, НРП).

Мы можем выбрать различные способы проведения отпущенного нам Богом времени. Если мы живем, чтобы создавать что-то временное ради собственной выгоды, — это легко воспламеняе-

мый материал. Если мы живем бескорыстно, чтобы строить Его вечное Царство, мы строим из такого материала, который не разрушается, но очищается. Исследовать наши жизни будет огонь, то есть Слово Божье. Другими словами, каким образом наши мотивы, слова и поведение соответствуют ему?

Далее Павел продолжает: «Если постройка устоит, то строивший получит свою награду» (ст. 14, НРП). Если наше поведение и труд проистекают из послушания Его Слову и воле в отношении нашей жизни, наши достижения устоят навеки. Здесь следует обратить внимание на две вещи: во-первых, наши достижения будут включать в себя то, как мы повлияли на жизни других людей, а также как мы использовали таланты, данные нам Богом, для созидания Его Царства. Во-вторых, наша вечная награда определит наше вечное положение в Его Царстве.

Следующие слова Павла приковывают к себе внимание:

«Если же постройка сгорит, то строивший понесет *великий* убыток. Сам он, однако, будет *спасен*, но спасен как человек, который едва спасается из стены пламени» (1 Коринфянам 3:15, перевод с английского).

Из этого стиха можно извлечь очень многое. Во-первых, обратите внимание, что строивший будет *спасен*. Речь не идет о неверующем человеке, осужденном на вечный огонь в геенне, но о человеке, который будет вечно пребывать в Царстве Божьем.

Во-вторых, потеря велика. Греческое слово, которое здесь используется, может означать наказание или убыток. Большинство ученых не считают это наказанием, и я в их числе. Однако значение этого слова подразумевает чувство глубокой утраты. Имейте в виду, эта глубокая утрата будет ощущаться не только на суде, но и повлияет на то, как мы будем жить в вечности.

В-третьих, приведенное здесь сравнение говорит о человеке, едва спасшемся от пожара. Попробуем представить эту картину в современной жизни. Люди на Западе часто готовятся к пенсии заранее. (Лично я не разделяю такого подхода, поскольку считаю, что выход на пенсию говорит об уходе от своих задач, а это есть «зло» — како́с. Но поскольку пенсионная тема актуальна, я приведу ее в качестве иллюстрации.)

Представьте себе, что в тот день, когда человек выходит на пенсию, банк лопается. Все его накопления теряются, и он остается с несколькими долларами в кошельке. В этот же день государственный пенсионный фонд и все компании, в которых хранились его индивидуальные пенсионные счета, обанкротились. Кроме того, дом этого пенсионера сгорел дотла, и он спасся от пожара в одной рубашке. Он потерял все. Этот сценарий можно расценить как катастрофу. Однако именно так Павел описывает то, как некоторые верующие войдут в вечность — период, который продлится не двадцать пять лет (средняя продолжительность пенсионных выплат), но всю вечность.

Опять же, Павел говорит, что верующий будет спасен, однако все сгорит и будет потеряно навсегда. Помните, это вечный суд — постановление. Пожалуйста, не поймите меня неправильно: быть спасенным — это не что-то незначительное, это бесконечно лучше, чем терпеть вечные муки в геенне огненной. Как мы все будем радоваться — за гранью понимания, но тем не менее будет чувство, как все могло бы быть иначе.

Неудивительно, что вскоре после этого Павел пишет такие слова: «Итак, зная *страх Господень*, мы вразумляем людей» (2 Коринфянам 5:11). Прошу вас, услышьте крик моего сердца, я надеюсь, что этот святой страх, о котором говорит Павел, убедит вас не тратить свое время на те вещи, которые не приносят пользы, или на

созидание своего проецируемого или воспринимаемого образа. Я надеюсь, что драгоценный дар Создателя, время, будет посвящено послушанию Его Слову и водительству Духа.

#### = Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «Ибо всем нам должно явиться пред судилище Христово, чтобы каждому получить соответственно тому, что он делал, живя в теле, доброе или худое. Итак, зная страх Господень, мы вразумляем людей, Богу же мы открыты; надеюсь, что открыты и вашим совестям» (2 Коринфянам 5:10, 11).

**Смысл.** О, как мы поступаем с крестом Иисуса, определит, *где* мы проведем вечность, однако наш *образ* жизни как верующих определит, *как* мы будем жить в вечности.

**Размышление.** Сосредоточен ли я в каждом дне моей жизни на созидании для вечности — созидании жизни других людей истиной и любовью, или я отдаю свои силы, энергию и время для созидания ради себя?

**Молитва.** Дорогой Небесный Отец, прости меня за то, что я сосредоточиваю свои внимание, энергию, силы и время на строительстве для временного. Я прошу, покажи мне, как ежедневно строить Царство Иисуса, дай мне силы, чтобы влиять на жизни людей ради вечности. Благодарю Тебя во имя Иисуса. Аминь.

**Исповедание.** Я буду искать и постоянно использовать возможности, важные для вечности, а не только те, которые исчезнут с этой жизнью.

# Непреодолимая СВЯТОСТЬ

НЕДЕЛЯ 3

Плотской человек боится человека, а не Бога. Сильный христианин боится Бога, а не человека. Слабый христианин слишком сильно боится человека и слишком мало боится Бога.

ДЖОН ФЛАВЕЛ

# 15 | СТРАХ ПЕРЕД ЧЕЛОВЕКОМ

Настоящая святость заключается в том, чтобы безраздельно принадлежать Богу. Главное определение святости — «отделение для Бога»<sup>17</sup>. Широта ее значения настолько велика, что о ней можно было бы написать многотомник. Здесь мы осветим ключевые стороны, поскольку благочестивый страх — это неотъемлемая часть святости. Но прежде чем отправиться в путь, важно утвердить заранее: подлинная святость — это не рабство, это настоящая свобода.

Возможно, суд на Ананией и Сапфирой был прелюдией к тому, что каждый человек однажды предстанет перед судом. Остается открытым вопрос: что стало с этой парой? Они потерпели «великий убыток» на небесах или оказались в аду?

В Евангелиях в словах Иисуса мы находим библейский стих, который часто использовали, чтобы объяснить, почему эта пара осуждена на вечное проклятие: «Но кто будет хулить Духа Святого, тому не будет прощения вовек» (Марка 3:29). Ошибочность этой мысли открывается в определении слова хула, что означает «говорить о ком-то с целью причинить вред или нанести ущерб репутации этого человека» Эта пара солгала Духу Святому, но, по определению, они не похулили Его. Таким образом вопрос об

их судьбе неоднозначный. Как бы то ни было, никто из нас не должен завидовать их участи.

Тем не менее есть ли в Священном Писании пример человека, который, как нам известно, попал на небеса, но потерпел серьезный ущерб на месте суда? Полагаю, есть. Позвольте привести в этой связи слова Павла:

«Чье одобрение мне нужно: людей или Бога? Может, вы думаете, что я пытаюсь угодить людям? Если бы я к этому стремился, то я не был бы слугой Христа» (Галатам 1:10, НРП).

Какие сильные слова! Мы лишаемся привилегии быть слугой Господа, если поддаемся искушению стремиться к популярности. Поступая так, мы будем проецировать какой угодно образ ради благоприятного восприятия. Павел не стал бы этим заниматься, и мы не должны быть исключением.

Он пребывал на высоком уровне святого страха; помните, именно он написал: «со страхом и трепетом совершайте свое спасение» (Филиппийцам 2:12). Он оставался сосредоточенным на своем действительном образе — том, который откроется на суде, а не на проецируемом образе. Это удерживало его оставаться в месте истинной святости и послушания Христу, даже когда он сталкивался с разочарованием, недовольством или отвержением со стороны других людей.

Во все времена мы должны держать перед собой эту истину: вы будете служить тому, кого боитесь! Если вы боитесь Бога, вы будете слушаться Бога. Если вы боитесь человека, вы будете полностью подчиняться желаниям человека. Часто мы больше беспокоимся, как бы не обидеть человека, стоящего перед нами, нежели Того, Кого мы не видим физически, особенно если хотим любви

или дружбы человека. По этой причине в Книге Притчей (29:25) написано: «Боязнь пред людьми ставит сеть» — сеть, в которую точно угодили Анания и Сапфира.

Я могу только представить, что встреча с другими лидерами разожгла ярость Павла, заставив его позже написать следующие обличающие строки в том же письме:

«Когда же Петр пришел в Антиохию, то я лично противостал ему, потому что он явно заблуждался. Дело вот в чем. До прихода некоторых людей от Иакова Петр регулярно ел вместе с неиудеями; а когда та консервативная группа пришла из Иерусалима, он осторожно отстранился и стал держаться на расстоянии от своих друзей неиудеев. Вот насколько он боялся кучки консервативных иудеев, отстаивавших старую систему обрезания. К сожалению, вместе с ним лицемерили и прочие иудеи из Антиохийской церкви, так что даже Варнава был увлечен их глупой возней.

Но когда я увидел, что они уклоняются от истины Евангельской, то прямо при всех сказал Петру: "если ты, будучи иудеем, живешь как неиудей, когда за тобой не наблюдают сторожевые псы из Иерусалима, какое ты имеешь право требовать соблюдения иудейских обычаев только для того, чтобы произвести благоприятное впечатление на старых друзей из Иерусалима?"» (Галатам 2:11–14, перевод с английского).

Петр, Варнава и другие верующие из иудеев боялись порицания со стороны тех, кого они уважали. Их желание быть принятыми привело к лицемерию в их поведении — сначала Петра, а затем и других. Их *проецируемый* образ взял верх над честностью, таким образом вызвав поведение, лишенное святости. В другой версии перевода Притчей 29:25 написано: «Опасно тревожиться о том, что другие думают о вас» (перевод с английского).

Павел, который отстаивал свою честность, упрекнул Петра лично, а также Варнаву и других, кто поддался давлению со стороны собратьев. Павел не замедлил подчеркнуть, что, если бы консервативных иудейских лидеров не было, Петр и компания жили бы по истине, по своему действительному образу. У них была сила быть настоящими представителями Иисуса Христа — принимать, любить и общаться с новообращенными из язычников верующими. Но как только динамика изменилась, Петр и друзья переключились на проецируемый образ, чтобы потворствовать своим товарищам. Последствия их поведения не были назидательными, они были разрушительными.

Петр святой, он на небесах. Однако мы видим в его жизни пример злых и пагубных мотивов, слов и поступков, которые будут исследованы на месте судилища. Если мы живем, постоянно преследуя цель угождать Иисусу, мы не будем поддаваться влиянию восприятия других людей, вместо этого мы будем жить в истине. Это важная сторона настоящей святости. Внимательно прочтите следующие слова:

«Ведь слово Божье живет и действует, оно острее, чем любой обоюдоострый меч и проникает в самые глубины нашей сущности, туда, где проходит граница между душой и духом, до суставов и костного мозга. Оно судит мысли и сердечные побуждения. Ничто во всем творении не скрыто от Него. Перед Ним все обнажено, и глаза Его видят все. Ему мы дадим отчет» (Евреям 4:12, 13, НРП).

Проникли ли эти слова в вас? Если вы пробежались по ним, потому что они вам знакомы, медленно прочтите их еще раз и поразмышляйте над каждым словом.

Обратите внимание, что Слово Божье проникает глубоко в наши сокровенные мысли и желания. Оно показывает нам, кто мы есть на самом деле, а не то, кем мы себя выставляем. Если мы будем слушать Слово Божье и поступать соответственно, оно защитит нас от самообмана, например от мысли, что Господь нас не видит, которая приводит к небожественному и несвятому поведению.

Тщательно вникайте в Слово Божье, и страх Господень будет действовать в вашем сердце. Вы будете полностью осознавать тот факт, что «Ничто во всем творении не скрыто от Него. Перед Ним все обнажено, и глаза Его видят все» (Евреям 4:13). Теперь мы лучше понимаем, почему Дух Святой наставляет нас:

«Сын мой [или дочь]! если ты примешь слова мои и сохранишь при себе заповеди мои, так что ухо твое сделаешь внимательным к мудрости и наклонишь сердце твое к размышлению; если будешь призывать знание и взывать к разуму; если будешь искать его, как серебра, и отыскивать его, как сокровище, то уразумеешь страх Господень и найдешь познание о Боге» (Притчи 2:1–5).

Самая большая мудрость — это хранить Его Слово внутри себя, месте, которое управляет нашими мотивами и намерениями. Когда мы смотрим на Слово Божье как на самое большое сокровище, которое мы нашли, и слушаем, что оно открывает нам, мы входим в зону безопасности. Когда мы искренне стремимся познавать Его пути так, словно более высокой награды не существует, мы знаем и понимаем страх Господень и избегаем обольщения проецировать ложный образ. Теперь мы получили силу, чтобы жить честно и в истине и надежно встали на ноги на дорогу (или тропу) святости.

#### : Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «Господа Сил — Его чтите свято, Его бойтесь, Его страшитесь» (Исаии 8:13, НРП).

**Смысл.** Вы будете служить тому, кого боитесь. Если вы боитесь Бога, вы будете послушны Ему. Если вы боитесь человека, вы будете потакать желаниям человека. Если вы стремитесь угождать желаниям других, вы не можете быть настоящим слугой Иисуса Христа.

**Размышление.** Зачем я сильнее стараюсь не обидеть человека, стоящего передо мной, нежели Того, Кого я физически не вижу? Зачем я желаю любви, принятия и дружбы от людей больше, нежели от Бога? Как я могу это изменить?

**Молитва.** Дорогой Небесный Отец, прошу Тебя, прости меня за те случаи, когда я искал одобрения у людей больше, нежели у Тебя. Иисус, я раскаиваюсь за то, что искал популярности у людей больше, чем одобрения у Тебя. Я выбираю быть святым, отделенным для Тебя. С этого момента и впредь Ты один, Кому я полностью стараюсь угождать. Во имя Иисуса. Аминь.

**Исповедание.** Я слуга Христа. Я стремлюсь больше угождать Богу, чем людям.

Везде, где в сердце царит страх Божий, оно проявляется как в делах милосердия, так и благочестия, и ни одно из них не освобождает нас от другого.

МЭТЬЮ ГЕНРИ

# 16 | ПРАВО

Послание к Галатам было написано приблизительно в 49 году, поэтому мы можем прийти к заключению, что Павел обличал Петра и других иудейских лидеров до того. Спустя примерно десять лет, приблизительно в 63 году, Петр написал свое первое письмо. Я уверен, что обличение, которое стало известно всей галатийской церкви, все еще было живо в его памяти, когда он писал эти слова:

«Не позволяйте управлять собой желаниям, жившим в вас, когда вы еще пребывали в неведении... Если вы называете Отцом Того, Кто беспристрастно судит каждого по делам, то, будучи странни-ками на этой земле, проводите вашу жизнь в почтительном страхе перед Ним» (1 Петра 1:14, 17).

Очевидно, Петр пишет верующим — тем, которые отреклись от себя, распялись миру и полностью посвятили себя следованию Иисусу. Любой способ преобразования вне этой основы не является подлинным (см. Матфея 16:24; Марка 8:34; Луки 9:23; Галатам 6:14). Как только происходит возрождение, внутри нас формируется божественная природа. Подчиняясь этой природе, мы освобождаемся от управления чувствами и получаем для этого силу поступать по-новому Духом Святым и открытым Словом Божьим (см. 2 Петра 1:4).

Апостол предостерегает нас, чтобы мы не возвращались к старой жизни и не позволяли управлять собой желаниям, которые прежде контролировали нас. Одно из самых сильных влечений, которое мы должны отвергнуть и распять, — самосохранение. Это основная мотивация, которая побуждает нас проецировать себя так, чтобы быть благоприятно воспринятыми другими людьми. Иными словами, страх перед человеком. Он привел к губительным поступкам не только Петра, но также Ананию, Сапфиру, Варнаву и других.

Петр предостерегает, что мы будем судимы неблагоприятно как в этой жизни, так и в следующей, если поддадимся этим стремлениям. Верно также и противоположное: мы получим награду, если будем строго следовать желаниям Бога. Посреди этих наставлений он дает суровое предупреждение: Бог беспристрастен. Давайте поразмышляем, что могло стоять за этим комментарием.

Иисус дал этому апостолу сильное служение. Он был одним из главных священнослужителей ранней Церкви, однако за несколько лет до того, когда он еще был в Антиохии, он с другими иудейскими служителями попал в корыстную ловушку. Возможно, шокирующее обличение Павла подтолкнуло его к честной оценке своих собственных мотивов и поступков. По сути, Петру пришлось открыто увидеть перед собой то «почему», которое лежало в основе его лицемерия.

Возможно, в этом озарении он размышлял над ошибочным поведением других библейских правителей, например царя Саула и царя Давида. Саул ослушался ясного повеления с неба ради благосклонности своих воинов — это страх перед людьми. Давид совершил прелюбодеяние с женщиной, затем убил ее мужа ради спасения собственной репутации — это страх перед людьми. Оба

правителя были обличены, и оба навлекли на себя суд в той или иной форме. Саул потерял царство. Давид был вынужден всегда вести войны. Думая, что имеют Божье благоволение, они оба попали в ловушку, поставив под угрозу здравые границы своей личности, и постепенно скатывались в нечестивое или непокорное поведение.

Петр знал, как легко это может случиться. Он предостерегал нас избегать «самоуверенных» мыслей, которые, по нашему мнению, избавят нас от суда, например: «Я усердно тружусь для Бога», «Я много отдаю на строительство Его Царства», «Я провел годы в ходатайстве и молитве», «Я многого достиг в служении лидера церкви». Давайте признаем, что эти обманчивые доводы бесконечны, но все они сводятся к уверенности в том, что «мне дана свобода действий». Такой образ мышления отвергает сокровище священного страха.

Петр начал сильнее понимать серьезность слов Иисуса: «Так и вы, когда сделаете все, что вам было приказано, говорите: "Мы недостойные слуги, мы сделали лишь то, что обязаны были сделать"» (Луки 17:10, НРП). Греческое слово «недостойные» означает «не заслуживающие особой похвалы, не стоящие особенной благодарности» Как бы усердно мы ни служили Богу, мы никогда не должны впадать в самодовольство. Это обманчивый настрой, который легко поймает нас в свою сеть, особенно лидеров.

В своих посланиях Петр пишет теперь, имея опыт и откровение. Он знает, что спасение от страха перед человеком — это жизнь в благоговейном страхе. Это еще раз говорит о глубоком уважении и благоговении. Он дает нам ключ к тому, как нам занять положение, чтобы получить награду от Бога, нежели быть беспристрастно судимыми.

Рассматривая в этом свете учение Иисуса о «тесных вратах и узком пути», мы откроем поразительную реальность, которую многие упускают из вида.

«Ходите через узкие ворота. Путь, ведущий к погибели, широк, ворота просторны, и многие идут по этому пути. Но тесны ворота и узок путь, ведущие к жизни, и лишь немногие находят их» (Матфея  $7:13, 14, \text{HP}\Pi$ ).

Иисус говорит о тесных воротах, которые, по мнению большинства, представляют собой вход в вечную жизнь через господство Иисуса. Я с этим согласен.

Однако я обнаружил, что многие считают «путь» дорогой, по которой идут неверующие люди в погибель. Но если вы внимательно посмотрите, вы увидите, что Иисус, скорее всего, говорит не про тот путь, который лежит до тесных ворот, но про тот путь, по которому мы идем после того, как прошли через ворота. Леон Моррис пишет: «Мы проходим через ворота в самом начале (то есть когда посвящаем себя, чтобы следовать за Христом), а затем устремляемся по пути, лежащем перед нами»<sup>20</sup>. Иисус говорит о нашей жизни в Нем после спасения. Он утверждает, что она трудна (как узкий путь).

Учение о благодати, которое столь популярно у нас в западной церкви, расширило этот путь. Ведь оно утверждает, что «все наши грехи, прошлые, настоящие и будущие, прощены». Это верно в соответствующем контексте, но нам говорят об этом так, словно мы всю жизнь можем жить по принципу вседозволенности, мало чем отличаясь от мира грешников, и при этом быть в общении с Богом. Это неправда, потому что в остальной части послания Петра написано:

«Не позволяйте управлять собой желаниям, жившим в вас, когда вы еще пребывали в неведении. Но будьте святы во всем, что бы вы ни делали, как свят Тот, Кто призвал вас, так как написано: "Будьте святы, потому что Я свят"» (1 Петра 1:14–16).

Слова «будьте святы» нам писаны не в виде рекомендации, но в виде повеления. Мы мудры, когда прислушиваемся к первому, но мы глупы, если легкомысленно относимся к повелениям Бога. Далее Петр говорит не о нашей позиции во Христе, но о наших действиях. Мы должны жить в состоянии «фобос» (священный страх), чтобы достичь такого образа жизни. Бог дал нам две великие силы, чтобы помочь держаться подальше от канав по обе стороны узкой дороги. Первая крайность — законничество, вторая — беззаконие.

Многие люди в церкви жили по закону годы назад. В те времена святость была сосредоточена вокруг человеческих требований к образу жизни, которые не имели отношения к Писанию. Они проповедовали ложное Евангелие о спасении через дела. Это было ужасное рабство, которое многих привело к недовольству, а некоторых вынудило даже уйти от веры. Главное откровение, которое вывело нас из этого страшного рабства, — Бог добрый. Любовь нашего Небесного Отца стала истинной для нас и многих вытащила из этой канавы законничества.

Но мы поступили так, как часто делают люди: мы настолько решительно настроились выйти из канавы законничества, что отклонились в противоположную сторону и угодили в канаву беззакония. Эта канава стала ловушкой, заставив поверить, что мы спасаемся небожьей благодатью, которая позволяет нам жить, ничем не отличаясь от остального мира, — теперь мы можем жить, угождая желаниям, которые возникают в наших чувствах, а не рас-

пятой жизнью, которая находит источник в силе Христа внутри нас. Это ложь, которая многих удерживает и не дает чувствовать присутствие, благословение и силу Бога.

Святость — это не рабство, но настоящая свобода, которая открывает путь для наслаждения и Богом, и жизнью. Мы призваны жить жизнью, достойной Того, Кто нас спас. И идти по ней мы должны в страхе Господнем. Подробнее об этой истине мы поразмышляем в следующих нескольких главах.

# **- Сделайте это личным** =

**Библейский стих.** «Там будет большая дорога; она будет названа Святым Путем. Нечистые по нему не пройдут; он будет для Божьего народа. Никакой самонадеянный глупец не забредет на него» (Исаии 35:8, НРП).

**Смысл.** Любовь Божья защищает нас от канавы законничества. И наоборот, страх Господень защищает нас от беззакония. Святой страх дает мне силы оставаться на пути истинной святости.

**Размышление.** Каким образом я пренебрегаю святым страхом и терплю неблагочестивое поведение в моей жизни? Каким образом мое служение в Царстве позволяет мне пренебрегать повелением быть святым, как Бог свят? И какое чувство превосходства привело меня к заблуждению и падению в канаву беззакония?

**Молитва.** Дорогой Господь, прости меня за то, что я думал, что не подлежу суду из-за служения в Твоем Царстве. Я раскаиваюсь

в этом и внимаю Твоему повелению быть святым, как Ты свят. Я делаю свой выбор и принимаю Твою любовь ко мне, но также святой страх перед Тобой. Твое Слово обещает, что, выбирая и то и другое, я останусь на пути, который ведет к жизни. Во имя Иисуса. Аминь.

Исповедание. Я выбираю быть святым, как Бог свят!

Дети, бойтесь Бога; иными словами, имейте в уме святой трепет, чтобы избегать зла, и строгую заботу о том, чтобы принять и делать то, что хорошо.

УИЛЬЯМ ПЕНН

# 17 | ОТОЙДИТЕ ОТ ЗЛА

Страх Господень — это дар нашего любящего Небесного Отца, который защищает нас, чтобы мы не отошли от Иисуса. Он источник вечной жизни, любви, радости, мира, благости, надежды и всех многочисленных чудес. Отойти от Него — значит, сделать движение в сторону смерти, тьмы и в конечном счете к вечному мраку. Написано: «Милосердием и правдою очищается грех, и страх Господень отводит от зла» (Притчи 16:6).

Позвольте мне рассказать, когда эта истина стала реальной для меня. В конце 1980-х годов правда о коррупции популярного телевизионного евангелиста стала известна широкой публике. Он был одним из самых известных людей в мире, но молва о нем была печальной. В то время его служение было крупнейшим в мире как по охвату, так и по финансам, но его мегаслава еще более возросла, когда практически все СМИ ежедневно рассказывали о его преступлениях, готовящемся суде, приговоре и, наконец, его тюремном заключении.

Он был приговорен к сорока пяти годам лишения свободы, но после апелляции его срок сократили до пяти лет. В 1994 году, на его четвертом году отбывания в тюрьме, мой помощник получил неожиданный звонок по телефону. Мы не были знакомы, но кто-

то дал ему мою первую книгу «Победа в пустыне» (теперь она называется «Бог, где Ты?!»). Он прочитал ее в тюрьме и был глубоко впечатлен. Он попросил своего помощника связаться со мной и узнать, могу ли я навестить его.

Никогда не забуду нашу встречу. Он вошел в комнату для свиданий в тюремной одежде. Подошел ко мне, протянул руки и крепко обнял меня, не отпуская почти минуту. Затем он взял меня за плечи, посмотрел на меня со слезами на глазах и искренне спросил: «Это вы написали или писатель-призрак?»

#### Я ответил:

— Я написал. Мне довелось пройти через страдания, но далеко не такие, как вам.

#### Затем он сказал:

— Нам нужно о многом поговорить, а у нас только полтора часа.

Я все еще немного волновался, поскольку впервые в жизни встретил его. Этого человека так оклеветали и опозорили, что я толком не знал, с кем разговариваю. Но когда мы сели, он обезоружил меня своей первой фразой. Он посмотрел мне прямо в глаза и сказал: «Джон, эта тюрьма стала для меня не наказанием Божьим, а скорее Его милостью. Если бы я продолжал жить так, как жил раньше, я бы оказался навечно в аду».

В этот момент он полностью завладел моим вниманием. Он продолжил говорить о том, каким подлым он был и как велико было Божье избавление в его жизни. Мне понадобилось немного времени, чтобы понять, что я разговариваю с искренним, сокрушенным и раскаивающимся человеком Божьим. Он рассказал мне, как Бог освободил его от тьмы в первый год тюремного заключения.

Я узнал, что каждый день он проводил по несколько часов как один, так и в группе, читая Библию и пребывая в молитве. Он с энтузиазмом рассказывал мне о тюремной церкви и пасторе, ко-

торый был одним из заключенных. Почувствовав, что он лучше подходит на должность пастора, я спросил, почему не он возглавляет церковь. Он объяснил, что не хочет брать на себя лидерство до тех пор, пока не наступит его полное преображение. Он сказал: «Я был искусным манипулятором и не хочу давать этому шанс снова всплыть на поверхность».

Год спустя он подтвердил свои слова, когда после освобождения из тюрьмы присоединился к миссионерской организации в центре Лос-Анджелеса. Он два года провел на улицах и заботился о бездомных. Ему это нравилось, потому что люди, которые жили на улицах, были в числе немногих, кто понятия не имел, кем он являлся.

Прошло минут двадцать, как он вел свой рассказ, и я почувствовал, что наконец будет уместно задать ему несколько вопросов. Я начал с главного вопроса, который мучил меня больше всего: «Когда вы перестали любить Иисуса?»

Я задал ему этот вопрос, потому что раньше, когда он был в служении, было видно, как он излучал любовь к Иисусу. Его огонь и страсть были очевидны для всех, кто слушал его. Я хотел узнать, когда в нем охладела любовь и что стало причиной этого.

Он, взглянув на меня, очень искренне сказал: «Я никогда не переставал любить Иисуса!»

Я был шокирован и немного возмущен его ответом. Я подумал: «Как он смеет так говорить?» и тут же выпалил в ответ: «Что вы говорите? Вы совершили прелюбодеяние за семь лет до того, как вас привлекли к ответственности за почтовое мошенничество, которое в конечном итоге привело вас в эту тюрьму. Как вы можете говорить мне, что все те семь лет вы любили Иисуса?»

Не переставая смотреть мне прямо в глаза, он спокойно ответил: «Джон, я все время любил Иисуса».

Я не мог скрыть своего замешательства. Он помолчал, а затем добавил: «Джон, я не боялся Бога». Он снова сделал паузу, а затем более подробно объяснил: «Я любил Иисуса, но не боялся Бога».

Я был ошеломлен и, откровенно говоря, потрясен тем, что только что было сказано. Затем на добрых пятнадцать секунд воцарилось молчание, мой разум все это время обрабатывал информацию. Затем он произнес слова, которые до сих пор звучат во мне: «Джон, миллионы американцев — такие же, как я: они любят Иисуса, но не боятся Бога».

Было такое чувство, будто Сам Бог говорил его устами. Так много вопросов внезапно получили ответы через его признание. Я был потрясен, в тот момент я получил самое большое озарение — его история, облеченная в слова, и есть основная причина, по которой столь многие люди отходят от веры в нашей стране. К сожалению, отступничество, которое существовало в те годы, сегодня лишь усиливается.

Священное Писание ясно показывает: отправная точка для близкого познания Бога — страх Господень. Без него мы развиваем фальшивые отношения с поддельным Иисусом, тем, кто не является Господом славы. Мы верим в недостижимого спасителя. Позже в этой книге мы исследуем эту истину более глубоко. Но прежде позвольте мне привести в доказательство два коротких примера.

Сейчас, когда я пишу эту книгу, только на этой неделе мне рассказали душераздирающую новость об одной девушке, которую я знаю с детства. Она росла в христианской семье и признавала, что следует за Иисусом, но вела распущенный образ жизни и имела среди своих сверстников репутацию «девушки легкого поведения». Недавно она опубликовала на своей странице в социальной сети, что Иисус держал ее за руку на протяжении всей операции прерывания беременности. О каком Иисусе она говорила?

Другая девушка, которая была замужем за благочестивым мужчиной, сказала мне в лицо, что Иисус обещал ей позаботиться о ней, если она решит развестись с мужем. Она развелась и пережила опустошение вместе с мужем, детьми, семьей и друзьями. Причина ее развода не была скандальной, она просто его больше не любила. Со стороны мужа не было никаких оскорблений, аморальных поступков, финансовых проблем — все это она признала сама. Более того, она мне сказала, что он был добрым и заботливым мужем и отцом. О каком Иисусе она говорила?

Это лишь два примера из множества других, которые я мог бы привести о тех, кто исповедует отношения с Иисусом, но живет так, что это говорит об обратном. Как эти двое, да и многие другие оказались настолько обманутыми? Я полагаю, что дело в отсутствии святого страха.

«Итак, возлюбленные мои, как вы всегда были послушны, не только в присутствии моем, но гораздо более ныне во время отсутствия моего, со страхом и трепетом совершайте свое спасение» (Филиппийцам 2:12).

Павел не пишет, что мы должны возрастать в нашем спасении с любовью и добротой. Многие согласились бы, что обе эти женщины были добрыми и любящими. Многие подтвердили бы, что они многие годы исправно посещали церковь и заявляли о своей преданности Иисусу. Но как они могли с головой окунуться в такое противозаконное поведение? Им не хватало того, чего не хватало и тому знаменитому евангелисту: именно страха Господа, а не любви к Богу. Именно страх Господень, а не любовь Бога влечет нас к Нему; страх Божий удерживает нас от зла, которое стремится уничтожить нас.

# **- Сделайте это личным** =

**Библейский стих.** «Страх Господень — ненавидеть зло; гордость и высокомерие и злой путь и коварные уста я ненавижу» (Притчи 8:13).

**Смысл.** Страх Господень — это дар нашего любящего Небесного Отца, Который защищает нас, чтобы мы не отошли от Него. Тот момент, когда у нас появляется терпимость к греху, а не ненависть к нему, становится моментом, когда мы начинаем отступать от Бога.

Размышление. Отступничество происходит не в тот момент, когда человек оказывается в постели с другим, с кем не состоит в брачном союзе. Оно начинается не в тот момент, когда человек тайком ворует деньги у своего работодателя. Оно начинается задолго до того, когда мы начинаем терпеть то, от чего Иисус освободил нас ценой Своей жизни. Что я терплю, от чего Иисус освободил меня ценой Своей жизни?

**Молитва.** Дорогой Господь, я прошу Тебя, прости меня за терпимость к греху не только в моей жизни, но и в жизни верующих, с которыми я общаюсь. Прости меня за то, что я не могу мягко и с любовью в сердце противостоять им, чтобы они не продолжали идти по неверному пути. Я каюсь в этой терпимости.. Благодарю за Твое прощение. Во имя Иисуса. Аминь.

**Исповедание.** Я буду любить людей, потому что Бог любит людей. Я буду ненавидеть грех, ибо он уродует людей, которых я люблю.

# Стопы мои шли по Твоим путям, мои ноги не оступались.

ПСАЛОМ 16:5, НРП

# 18 | ДОЛГОДЕНСТВИЕ

После этих двух значительных случаев в 1994 году — конференции в церкви, на которой мое послание о страхе Божьем получило исправление, и посещения телевизионного евангелиста в тюрьме — меня охватила страсть постичь святой страх и возрастать в нем. Оба случая содержали похожий посыл, но с двух разных точек зрения.

Та церковь, которая была самой большой и самой влиятельной в своем регионе, больше не существует. Пастор, который учил верующих Нового Завета, что не нужно бояться Бога, больше не служит. Служитель, с которым я встретился в тюрьме во время его срока отбывания наказания, потерял свое мегаслужение, но когда узнал о страхе Божьем и принял его в свою жизнь, остался верно служить Богу и людям. Сейчас он возглавляет другую христианскую организацию, которая имеет большое влияние на множество людей.

Эти два не связанных между собой случая показывают, что страх перед Господом является решающим фактором для того, чтобы не попасть в сети зла, которое может сократить наш срок служения как действенных посланников Христа. Его можно выразить одним словом: долгоденствие. Недавно один уважаемый пастор рассказал мне о своем разговоре с профессором Библейского университета, который в рамках расширенного исследова-

ния изучал героев Священного Писания, призванных и поставленных Богом на служение. Он обнаружил, что эффективность 75 процентов избранных посланников была снижена, и многие из них плохо закончили. Учитывая трагедии в служениях в наше время вкупе с исследованием этого служителя, долгоденствие представляется вызовом, к которому нам всем необходимо отнестись более серьезно.

В конце 1990-х годов важность святого страха в отношении долгоденствия была подтверждена другим серьезным случаем и связанным с ним откровением. Я служил в Куала-Лумпуре (Малайзия). Это было десятое и последнее богослужение, на котором собралось множество людей, приехавших со всей страны. После проповеди многие люди откликнулись на призыв к посвящению на служение. Люди в четыре-пять рядов стояли перед широкой сценой, ожидая, когда за них помолятся.

Я начал спускаться по ступенькам, как вдруг неожиданно присутствие Бога проявилось в аудитории осязаемым и значимым образом. Оно было отмечено Его любовью и радостью. Люди, стоявшие передо мной, начали улыбаться, затем смеяться, и эта радость быстро распространилась среди всех, кто вышел для молитвы. Казалось, Авва Отче решил освежить Своих детей. Понадобилось немного времени, чтобы понять, что мне ничего не нужно делать, поэтому я просто сел на краю сцены и наслаждался, наблюдая за тем, как Бог укрепляет и благословляет Своих детей.

Через пять-семь минут Его прекрасное присутствие рассеялось, и в атмосфере воцарилась тишина. Мы все молчали и наслаждались удивительным покоем в зале. Однако через несколько секунд Божье присутствие проявилось по-другому, подобно тому, как это запомнилось мне в Бразилии. Я встал в ожидании перемен. Присутствие становилось сильнее и сильнее; на этот раз не

подул ветер, но власть и величие Творца были невероятно реальными. Люди, которые еще пару минут назад смеялись, вдруг одновременно разразились плачем и рыданиями, некоторые даже до неистовства, причем никто не говорил им этого делать.

Присутствие Божье усиливалось, и плач становился громче. Складывалось ощущение, что эти тихие азиаты получали крещение огнем. То проявление Божьего присутствия снова невозможно описать, и смысл не в том, чтобы передать этот сокровенный момент, самое главное — это передать его благоговейность. Оно усилилось до такой степени, что я думал: больше мы уже не сможем принять.

На этой встрече я остро осознал разницу между нашей душой и духом. Написано, что Слово Божье проникает «до разделения души и духа» (Евреям 4:12). Мой разум (душа) думал: «Я больше не могу! Бог, это слишком!» Одновременно с ним мое сердце кричало: «Бог, прошу Тебя, не уходи, не останавливайся!»

У меня снова возникла мысль: «Джон Бивер, одно неверное движение, одно неверное слово — и ты мертв». Как в Бразилии — я не могу сказать наверняка, что так бы случилось, но я знаю, что в той атмосфере не было места непочтительности.

Все проявление Его потрясающего присутствия длилось три или четыре минуты, а затем ушло. Люди снова замолчали как по мановению волшебной палочки, хотя никто не велел им. Несколько минут я стоял молча, наслаждаясь миром и покоем, которые были оставлены этим божественным посещением.

Когда мы выходили из здания, обстановка была торжественной, тихой и трепетной. Я остановился, чтобы пообщаться с семейной парой из Индии; Божье присутствие очень сильно коснулось их обоих. Мы просто смотрели друг на друга в изумлении, и, помолчав несколько секунд, женщина мягко сказала: «Джон,

я чувствую себя такой чистой внутри». Ее муж кивнул в знак согласия.

Когда она произнесла эти слова, мое сердце возликовало. Наконец-то кто-то четко выразил словами то, что я чувствовал после собрания в Бразилии, а теперь в Малайзии. Я ответил, едва сдерживая чувства: «Я тоже». Больше мы ни о чем не говорили, но ее слова продолжили звучать во мне весь оставшийся вечер.

На следующее утро я был у себя в номере гостиницы, готовясь к игре в баскетбол с молодыми людьми — служителями церкви и Библейской школы. Вдруг я услышал, как Дух Святой проговорил в мое сердце: «Сын, прочти псалом 18».

Я схватил Библию, открыл Псалтирь и начал читать. Дойдя до десятого стиха, прочел: «Страх Господень чист, пребывает вовек» (Псалом 18:10).

Прямо у себя в номере я стал кричать: «Так и есть! Так и есть!» Я был в восторге; это то, что я услышал от той женщины в предыдущий день. Мы чувствовали в наших душах неописуемую чистоту, глубокое очищение.

Затем эти два слова «пребывает вовек» выпрыгнули на меня со страницы. Дух Святой мгновенно проговорил в мое сердце:

«Сын, Люцифер вел прославление прямо перед Моим престолом, вел целые воинства ангелов, потому что он был поставлен и помазан на это. Он был настолько близок ко Мне, созерцал Мою славу, но не боялся Меня, поэтому он не пребыл вовек перед Моим престолом» (см. Иезекииля 28:13–17).

«Одна треть ангелов, созерцавших Мою славу, примкнули к Люциферу. Они не боялись Меня, они не пребыли в Моем присутствии вовек» (см. Откровение 12:4, 7).

«Адам и Ева ходили в присутствии Моей славы в прохладе дня. Они не боялись Меня, они не пребыли в Едемском саду вовек».

«Сын, каждое творение, которое окружает Мой престол во всю вечность, пройдет святое испытание на страх Господень» (см. Бытие 3:8).

Эта истина открыла мне глаза. Я начал думать про всех пасторов, чья эффективность в служении была снижена и которые закончили свой путь плохо.

Многие из них начинали с великой страстью, горячо любили Иисуса, повиновались и жертвовали собой, чтобы служить Божьему народу, но пресытились, стали циничными, и многие из них оставили служение. Они не выдержали.

Другие по-прежнему были в служении, но использовали это как средство наживы и в других корыстных целях. Некоторые стали сексуальными маньяками, используя свои высокие позиции для охоты за невинными женщинами; другие — консультантами, взимая баснословные суммы денег за сочинение ложных посланий для служителей, чтобы те манипулировали их последователями и заставляли их делать большие пожертвования; третьи лгали о пророческих словах от Бога, придумывая способы шифрования информации от тех, кому они якобы служили, а затем провозглашали ее как явленную им Богом. Перечень их коррупционных дел практически бесконечен.

Каким же образом люди, которые начинают в чистоте, заканчивают в скверне? Почему результат недолговечен? Дело — в отсутствии святого страха. То, в чем Иисус находил отраду, люди либо воспринимают как нечто само собой разумеющееся, либо вовсе отвергают его, как в случае с пастором на юго-востоке Соединенных Штатов. Они отговаривают себя и других принимать то,

что Бог называет «Его сокровищем». Но послушайте, что говорит Слово Божье относительно святого страха и долгоденствия:

«Блажен человек, боящийся Господа... его праведность будет пребывать вечно... Он... будет в вечной памяти» (Псалом 111:1, 3, 6).

Нам нет необходимости переживать трагедии, чтобы обнаружить, какое важное значение имеет святой страх. Прошу вас, ради Божьей славы и вашего долгоденствия, сделайте святой страх вашим сокровищем.

# = Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «Милость же Господа извечна и навсегда над боящимися Его» (Псалом 102:17).

**Смысл.** Каждое творение, которое находится у Божьего престола в вечности, боится Его.

**Размышление.** Одна из сторон благостной жизни — достойное завершение пути. Страх Господень пребывает вовек. Как я могу сделать святой страх основой моей жизни? Какие приемы мне помогут на практике сохранить святой страх в качестве фильтра во всем, что я говорю и делаю?

**Молитва.** Дорогой Небесный Отец, Твое Слово говорит, что Ты способен удержать меня от падения и с великой радостью привести меня в Твое славное присутствие без единого изъяна. Я знаю, что благодаря искупительной работе моего Господа

Иисуса Христа, а также наличию святого страха эти вечные отношения мне обеспечены. Я прошу, пусть святой страх всегда пребывает во мне, чтобы я мог вечно жить в Твоем присутствии. Я прошу об этом во имя Иисуса. Аминь.

**Исповедание.** В святом страхе я буду пребывать в доме Господнем, в Его присутствии вечно.

Если вы не радуетесь тому факту, что ваш Отец свят, свят, свят, тогда вы духовно мертвы. Вы можете быть в церкви, можете ходить в христианскую школу. Но если в вашей душе нет святости Божьей, вы не знаете Бога, не любите Бога, вы потеряли связь с Ним. Вы для Него стали спящими.

Р. Ч. СПРАУЛ

# 19 ОЧИСТИМ СЕБЯ

«Страх Господень чист, пребывает вовек» (Псалом 18:10). Псалмопевец предлагает два поразительных плода святого страха, которыми нельзя пренебрегать или принимать легкомысленно: чистота и долгоденствие. Давайте исследуем первый, а в следующей главе обратимся ко второму. Павел пишет:

«Вот какие обещания даны нам, возлюбленные мои, — так *очистим же себя* от всякой скверны плоти и духа, достигая *святости* жизни в благоговении перед Богом» (2 Коринфянам 7:1, ВТІ).

Мы видим здесь ту же самую истину, о которой сказал псалмопевец, но только с большей глубиной. Прежде я хочу подчеркнуть, что святость доводится до совершенства посредством страха перед Господом, а не любви Божьей. Вспомните популярного евангелиста, который вел нечестивый образ жизни, однако не переставал любить Иисуса. Как только он принял святой страх, он очистился и освободился от прежней скверны. Это, в свою очередь, привело его к более искренним отношениям с Иисусом, которые стали прекраснее, чем когда-либо прежде. То, что он узнал на собственном опыте, мы видим в Священном Писании.

Как мы уже прежде сказали, святость не самая популярная тема в наше время. Для многих она имеет дурной привкус, потому что не

приносит удовольствия и усложняет им жизнь. Ее воспринимают как законническое рабство, либо благородную, но недостижимую добродетель. К.С. Льюис написал об этом невежестве такие слова: «Как мало знают люди, считающие святость скучной. Когда встречаешь настоящую вещь... перед ней невозможно устоять!»<sup>21</sup>. Таким образом, приготовьтесь к погружению в непреодолимое.

Как я уже сказал выше, главное определение святости — «отделение для Бога», она определенно включает и чистоту. Представьте себе невесту. Она отделяет себя для мужа, что означает также отказ от желания или влечения искать других возлюбленных. В этом проявляется чистота как сторона святости. Павел даже призывает нас очистить себя. Он не говорит: «Кровь Иисуса очистит нас». Однако позвольте мне пояснить: кровь Иисуса действительно очищает нас от всякого греха, однако мы приходим в замешательство, когда смешиваем работу оправдания с работой освящения.

Когда мы покаялись и приняли Иисуса Христа своим Господом, наши грехи были прощены, и мы были полностью омыты. Бог похоронил наши грехи в море забвения. Он не помнит их! Эта работа завершена полностью и не может быть улучшена. Мы ничего не сделали, чтобы заслужить эту удивительную реальность, она дар от Бога. Это работа *оправдания*.

Но в тот самый момент, когда мы приняли оправдание, началась работа *освящения* (святости). Это когда *совершается* то, что произошло внутри нас; наша новая природа становится внешней реальностью в нашем образе жизни. Вот что имеет в виду Павел, когда пишет:

«Со страхом и трепетом *совершайте* свое спасение, потому что Бог производит в вас и *хотение* и *действие* по Своему благоволению» (Филиппийцам 2:12, 13).

Очевидно, это все-таки работа Божьей благодати, но мы должны сотрудничать с силой, которую Бог дает нам, чтобы мы *хотели* и *действовали*. Как страх и трепет позволили людям в Бразилии войти в Божье присутствие и воспринять Его, так и святой страх и трепет воспламеняют и располагают нас к тому, чтобы мы были наделены Его благодатью для послушания.

Распространенная ошибка, которую допускают многие учителя в западной церкви, заключается в том, что они утверждают, будто работа святости совершается точно так же, как работа оправдания. Другими словами, нам ничего не нужно делать: Иисус все сделал. Аргументируют они это тем, что даже несмотря на то, что мы продолжаем жить, ничем не отличаясь от мира, управляемого нашими различными похотями, мы святые, потому что Иисус — наша святость. Вопрос осложняется тем, что в Священном Писании действительно есть места, которые, казалось бы, говорят в пользу их утверждений в Новом Завете. Однако их ошибка возникает вследствие смешения нашей позиционной святости с поведенческой святостью. Позвольте мне объяснить.

Позиционная святость обусловлена исключительно тем, что Иисус сделал для нас. Она говорит о нашем положении во Христе и является одним из благословений работы Христа по нашему оправданию: «Он избрал нас в Нем прежде создания мира, чтобы мы были святы и непорочны пред Ним в любви» (Ефесянам 1:4). Мы никогда бы не смогли заслужить это состояние. Павел еще пишет: «От Него и вы во Христе Иисусе, Который сделался для нас премудростью от Бога, праведностью и освящением и искуплением» (1 Коринфянам 1:30).

Лиза Тоскано и я вступили в брачный союз 2 октября 1982 года, и она стала Лизой Бивер. В тот самый день она приняла *положение* моей жены. Сегодня она не стала еще больше моей женой, чем

в тот день, когда я женился на ней, и она также не станет моей женой еще больше через сорок лет. По положению она полностью стала моей женой в день нашего венчания; работа завершена. Таким же образом во Христе мы стали святыми и чистыми в день нашего спасения, и мы никогда не будет более святыми, чем сейчас.

Однако как только Лиза стала моей женой, ее *поведение* стало меняться в соответствии с ее положением. До того как стать моей женой, она ходила на свидания с другими парнями, давала им свой номер телефона, жила для своих собственных удовольствий и делала все прочее, что делают незамужние девушки, но затем она перестала это делать. Ее поступки изменились в соответствии с тем заветом, который мы заключили с ней. И чем дольше мы были женаты, это поведение становилось все более зрелым и соответствующим нашим обязательствам. Послушайте, что пишет апостол Петр:

«[Живите] как дети послушания [Богу]; не подчиняйте себя губительным страстям [которые управляли вами] в прежнем неведении [когда вы не знали требований Евангелия]. Но так как Призвавший вас свят, вы сами также будьте святы во всяком поведении и образе жизни. Ибо написано: "Вы должны быть святы, ибо Я свят"» (1 Петра 1:14–16, Расширенный перевод).

Заметьте, что Петр имеет в виду не нашу позиционную святость, но скорее говорит о нашей *поведенческой* святости, которая и есть именно то, к чему Павел призывает нас, когда пишет, чтобы мы очистили себя от всякой скверны. Это процесс освящения, а не бесплатный дар положения оправдания.

Есть ли в Новом Завете другие места на тему нашей поведенческой святости? Ответ утвердительный. Их слишком много, чтобы

привести здесь полный список, но позвольте процитировать следующее:

«Бог хочет, чтобы вы были святы, чтобы вы воздерживались от разврата, чтобы каждый из вас умел властвовать над своим телом со святостью и достоинством, а не шел на поводу своих низменных страстей, как это делают язычники, не знающие Бога» (1 Фессалоникийцам 4:3–5, НРП).

Недавно после утреннего воскресного богослужения один человек сказал мне: «Я христианин, неженат. Я сплю с женщинами, потому что не могу жить в воздержании. Я воздерживаюсь несколько месяцев, но затем снова возвращаюсь к старому и сплю с женщинами. Но это не главное, что я хочу вам сказать. Мой главный вопрос: почему у меня так много проблем в бизнесе?»

Я был шокирован. Неужели наши лишенные равновесия послания о благодати привели к тому, что люди стали верить, будто они будут пребывать в Божьем присутствии и благословениях, когда живут в ужасном грехе? Во время сессии вопросов и ответов на христианской женской конференции женщина спросила мою жену: «Я очень люблю своего мужа, но он много путешествует, и я постоянно сплю с другими мужчинами. Что мне делать? Надо ли ему сказать об этом?»

Эти двое искренне верят, что у них есть отношения со Христом — но со Христом, Который восседает по правую руку Бога, или поддельным Христом? Эти примеры — лишь верхушка айсберга; я встречал очень много других людей с похожими проблемами. Неужели призыв к жизни в святости настолько ослаб, что умолкло всякое обличение? Но ведь Павел пишет: «Кто отвергает этот призыв, тот отвергает не человека, а Бога, Который дает вам Своего Святого Духа» (1 Фессалоникийцам 4:8, НРП).

Помните, у святости есть особенность, перед которой невозможно устоять, и мы ясно увидим ее, когда продолжим исследовать эту тему.

# = Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «Кто говорит: "я познал Его", но заповедей Его не соблюдает, тот лжец, и нет в нем истины» (1 Иоанна 2:4).

**Смысл.** Работа по освящению (святости) — это когда совершается снаружи то, что было сделано внутри нас; наша новая природа становится внешней реальностью в нашем образе жизни.

**Размышление.** Святость — это работа Божьей благодати, но я должен сотрудничать с силой, которую Бог дает мне, чтобы я хотел и делал то, что Он желает от меня получить. Верю ли я в это? Не пренебрегал ли я этой истиной и Его повелением жить свято, ввиду того что смешивал позиционную святость с поведенческой святостью? Не позволял ли я прошлым неудачам угасить мою веру в дающую мне силу Божью работу внутри меня? Как я могу вернуться к вере, чтобы это стало реальностью в моей жизни?

**Молитва.** Дорогой Небесный Отец, я прошу, чтобы Ты действовал во мне, наполняя меня желанием угождать Тебе и способностью достигать этого. Я желаю в своей жизни проявлять то, что Ты уже сделал для меня внутри. Во имя Иисуса. Аминь.

**Исповедание.** Я совершаю свое спасение со святым страхом и трепетом.

# Прямой идите дорогой... стремитесь к... освящению жизни вашей.

ЕВРЕЯМ 12:13, 14, BTI

# 20 | НАША ЦЕЛЬ

Святость — это не самоцель, это скорее переход к тому, что является самым важным. Давайте обратимся к аспекту непреодолимости, исследовав вступительный библейский стих в другом переводе:

«Старайтесь иметь святость, без которой никто не увидит Господа» (Евреям 12:14).

«Старайтесь» — это греческое слово «дьёко», которое означает «делать что-то с особенным усилием и с определенной целью и задачей»<sup>22</sup>. Сравнивая оба перевода и зная определение слова «дьёко», мы понимаем, что в данном высказывании речь идет о страстном стремлении к святости с намерением постичь ее.

Наш первый вопрос должен звучать так: эта святость позиционная или поведенческая? Давайте вернемся к примеру о нашем с Лизой браке. Вы можете представить себе, что Лиза говорит одной из своих близких подруг: «Я усиленно стараюсь быть женой Джона!»?

Ее подруга рассмеялась бы и сказала: «Ты уже его жена! Ты стала его женой в день вашего бракосочетания».

Женщина не гонится за *положением* «жены», которое уже имеет. Но она может стремиться к лучшему *поведению* жены. То же самое со святостью — мы не гонимся за *положением*, которое мы

уже занимаем, но скорее стремимся к *поведению*, «достойному Господа» (Колоссянам 1:10).

Нам с уверенностью говорят, что последствием игнорирования этого повеления будет то, что мы *не увидим Господа*. Это здравая мысль! Она точно влияет на нас в свете вечности, но сейчас наш разговор не совсем об этом. Для нынешней темы важно то, как она влияет на нас здесь и сейчас?

Поскольку я гражданин Соединенных Штатов Америки, я мог бы сказать, что у меня есть «отношения» с президентом. Я нахожусь под его руководством, и на меня влияют решения, которые он принимает, как и на 332 миллиона других американских граждан. Но хотя у меня есть эти отношения с президентом, до сего дня мне не доводилось попасть на личный прием к нему. Другими словами, я не был в присутствии ни одного из наших президентов США и не общался ни с одним из них.

С другой стороны, есть другие американцы, которые регулярно видятся с президентом, это его друзья и люди, которые работают в тесном контакте с ним. В любом случае они знают человека, который живет в Белом доме, намного лучше, чем я. Они знакомы с ним близко, я же знаю его лишь как лидера нашей страны.

Точно так же есть миллионы верующих, которые находятся под властью Иисуса Христа. Он защищает, любит и обеспечивает их, отвечает на их просьбы. Однако вопрос заключается в том, видят ли они Его? Другими словами, ощущают ли они Его явное присутствие?

Множество тысяч верующих в Бразилии вели себя так, что никоим образом не смогли бы прийти в присутствие Господа. Как только они покаялись, они удостоились личной встречи с Царем. Это происходит ежедневно и даже каждое мгновение. Если нам недостает благочестивого страха, то у нас нет побуждения, чтобы

стремиться к святому поведению, которое дарует нам привилегию Его проявленного присутствия. Иисус говорит: «Кто имеет заповеди Мои и соблюдает их... Я возлюблю его и явлюсь ему Сам» (Иоанна 14:21).

Стоит повторить: не будет поведенческой святости, не увидим Господа. Почему это имеет столь важное значение? Во-первых, если мы не видим Его, если нам недостает Его проявленного присутствия, мы не можем познать Его в полной мере. Мы можем лишь знать о Нем, равно как в наших отношениях с президентами Соединенных Штатов. Еще хуже то, что мы обманываем себя, создавая вымышленного Иисуса. Эта иллюзия — самая опасная, потому что мы считаем, что знаем Того, Кого на самом деле не знаем. Иаков говорит нам: «При этом будьте не только слушателями слова, но и исполнителями его, иначе вы просто обманывает себя» (Иакова 1:22, НРП). Человек, который обманывает себя, считает, что он знает кого-то или что-то, но в реальности это не так.

Вторая причина не менее важная. Не созерцая Его, не пребывая в Его присутствии, мы не можем изменяться и преображаться в Его подобие. Павел упоминает, что те, кто видит Господа, преображаются «в тот же образ от славы в славу» (2 Коринфянам 3:18). Это преображение начинается внутри и происходит до тех пор, пока его не увидят другие.

Наша чистота не может быть подобной чистоте фарисеев. Иисус сказал: «Так и вы по наружности кажетесь людям праведными, а внутри исполнены лицемерия и беззакония» (Матфея 23:28). Их мотивы были столь же нечистыми и скверными, как мертвые тела. У них не было страха Господнего, что, в свою очередь, привело их к тому, что они стремились к праведности, основанной исключительно на внешнем поведении, ставя их проецируемый образ в центр внимания. Это препятствовало их внутрен-

нему преображению, которое вызывает соответствующее внешнее поведение. Они думали, что знают Бога, но в реальности не знали своего Творца, Который стоял перед ними, и, следовательно, не соответствовали Его желаниям. Они обманывали самих себя.

Даже сегодня святость, к которой мы стремимся, должна зарождаться в наших сердцах — наших мыслях, мотивах и намерениях. Это в конечном счете будет определять наше внешнее поведение. Вот почему Иисус говорит: «Блаженны чистые сердцем, ибо они Бога узрят» (Матфея 5:8). Не видя Его, мы лишены внутреннего преображения — подлинной святости и, следовательно, не видим Его. И это бесконечно.

Недостаточно иметь внешнюю форму благочестия, но отрицать силу преобразования наших внутренних желаний. Мы должны жаждать истину в глубине души — мотивах и намерениях; вот что должно быть нашим стремлением. Апостол Иаков очень резко отзывается о верующих, которые легкомысленно относятся к святости, когда пишет:

«Просите не на добро, а чтобы употребить для ваших вожделений. Прелюбодеи и прелюбодейцы! не знаете ли, что дружба с миром есть вражда против Бога?» (Иакова 4:3, 4).

Иаков обращается к ним, называя их *прелюбодеями и прелюбодейцами*, — словами, которыми называют людей, нарушающих брачный завет. Бог часто использует образ брака для иллюстрации нашего завета с Ним; Иисус назван женихом, а мы — Его невестой. Павел говорит, что брак между мужчиной и женщиной — это пример единства Иисуса Христа и Церкви (см. Ефесянам 5:31, 32).

Мир живет ради корысти или гордыни достижений, таким образом сосредоточиваясь на проецируемом и воспринимаемом образом сосредоточиваясь на проецируемом и воспринимаемом образом сосредоточиваясь на проецируемом и воспринимаемом образом сосредоточного принимаемом сосре

разах. Когда мы ориентируемся на мирские желания, пренебрегая стремлением к святости, мы становимся прелюбодеями. Это настолько оскорбляет нашего Супруга, что мы действительно превращаем себя в Его врагов. Поэтому Иаков далее пишет: «Очистите ваши сердца, ибо ваша верность разделилась между Богом и миром» (Иакова 4:8, перевод с английского). Мы можем очистить наши сердца только в том случае, если примем страх Господень, который побуждает нас стремиться к подлинной святости!

Я женат на Лизе более сорока лет, и есть веские причины, по которым я не совершаю прелюбодеяние против нее. Первая и самая главная — это страх перед Богом. Я заключил с Ним завет, чтобы любить и заботиться о ней независимо от ее отношения и поведения.

Вторая причина заключается в том, что я не хочу потерять близость с этой восхитительной женщиной. Я люблю, когда она доверяет мне, делится со мной своими сокровенными секретами и сердечными тайнами. По сути, мне нравится наша близость.

С Иисусом — то же самое. Причина, по которой я тщательно избегаю прелюбодеяния против Него, заключается в том, что я не хочу потерять нашу с Ним близость. Я люблю близость Его присутствия и задушевные беседы с Ним. Я люблю, когда Он делится со мной секретами, о которых я не знал раньше. Возможно, именно поэтому нам написано:

«Тайна Господня — боящимся Его, и завет Свой Он открывает им» (Псалом 24:14).

Мы только начинаем прикасаться к непреодолимой стороне святости. В следующей главе мы продолжим раскрывать ее красоту.

# : Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «Кто любит чистоту сердца, у того приятность на устах, тому царь — друг» (Притчи 22:11).

**Смысл.** Без стремления к поведенческой святости с намерением понять ее мы не можем входить в присутствие Господа. Дело не в том, когда мы достигнем совершенной святости, но скорее в том, когда мы сделаем ее стремлением нашего сердца.

**Размышление.** Бог знает, стремлюсь ли я к святому поведению или постоянно оправдываю свою любовь или терпимость к мирским желаниям и гордыне достижений. Все начинается с намерений моего сердца. Буду ли я стремиться к чистоте сердца и ума, что приведет к изменению поступков? Стану ли я поступать таким образом, если даже близкие мне люди этого не делают?

**Молитва.** Дорогой Небесный Отец, прости меня за то, что не искал святости. Я не считал это важным, но сейчас понимаю, что поиск святости должен быть моим стремлением, потому что она открывает дверь к встрече с Тобой. Прошу Тебя, прости меня за мое мирское поведение и поступки и очисти меня кровью Иисуса. Я каюсь за свое поверхностное отношение к святости. Во имя Иисуса. Аминь.

**Исповедание.** Я стараюсь иметь святость с полным намерением постичь ее. Моя цель — быть святым, как Бог свят.

# Путь праведных прям; Ты делаешь ровной стезю праведных.

ИСАИИ 26:7

# 21 | ЖЕЛАНИЕ И СИЛА

Возможно, вы сейчас страдаете от того, что вы пытались жить святой жизнью, но, признаться честно, чаще терпели неудачу, чем успех. Вы жаждете близости с Богом, но едва ли можете слушаться Его. Пожалуйста, запомните сразу: Он жаждет вас больше, чем вы жаждете Его. Возрадуйтесь, потому что Бог за вас! Пусть эта истина ослабит напряжение.

Вполне возможно, что проблема заключается в том, что вы *пы-тались*. Закон Моисея доказал нашу неспособность соблюдать Божьи заповеди, но мы нуждаемся в божественной помощи. Эта необходимая нам помощь не что иное, как Божья благодать. Большинство верующих знают, что благодать Иисуса Христа освобождает нас от требований закона, но многие не знают, что она идет еще на шаг вперед: она дарует нам новую природу, давая нам потенциал жить свободными от греха (см. Римлянам 6:6, 7).

Если мы посмотрим на повеление Павла очиститься от скверны плоти и духа, то увидим, что оно следует за словами, которые часто остаются незамеченными. На несколько абзацев выше он пишет:

«Как соработники Бога, мы умоляем вас, чтобы принятая вами благодать Божья не была тщетна. Ведь Он говорит: "В благоприятное время... Я помог тебе"» (2 Коринфянам 6:1, 2, НРП).

Это благоприятное время уже наступило, мы можем жить святой жизнью с Его помощью. К сожалению, мы редко слышим учение о полном потенциале Божьей благодати. О ней учат как о вечном спасении, прощении грехов, свободе от наказания за грех и незаслуженном даре. Хотя все это абсолютно верно, но есть еще одна важная характеристика благодати, о которой говорят нечасто: это ее сила. Бог говорит апостолу Павлу: «Достаточно для тебя Моей благодати, ведь сила лучше всего проявляется в слабости» (2 Коринфянам 12:9, НРП). Другими словами, «Павел, то, что ты не мог делать своей способностью, теперь ты можешь делать Моей силой, которая называется благодать».

Павел подтверждает эту истину: «благодать... да умножится... Как от Божественной силы Его [благодати] даровано нам все потребное для жизни и благочестия» (2 Петра 1:2, 3). В «Новом живом переводе» (NLT) сказано более прямолинейно: «От Своей Божественной силы [благодати] Бог дал нам все необходимое для благочестивой жизни». Благодать дает нам силу жить свято!

Почему эта истина столь важна? Христианство — это жизнь в вере. Все послание называется «словом веры» (Римлянам 10:8). Другими словами, мы ничего не получим от Бога, пока не уверуем, но и не сможем верить в то, чего не знаем. Поэтому если мы не знаем о силе благодати, мы будем продолжать пытаться угодить Богу по мере своих собственных возможностей. А это приведет к бесплодному жалкому существованию.

Рассмотрим пример рождения свыше. Есть много неспасенных людей, которые верят в то, что Бог может спасти. Однако до тех пор, пока они не покаются и не поверят в Евангелие, они лишены спасительной благодати. То же самое верно и в отношении нашего стремления к святости. Есть много христиан, которые верят, что Бог может дать способность жить свято, но до тех пор, пока они

всем сердцем не поверят, что благодать наделяет силой, они не получат от нее пользы.

Павел умоляет коринфских верующих, «чтобы благодать Божья не тщетно была принята» ими (2 Коринфянам 6:1). Принять что-то тщетно — означает просто не использовать ее в полной мере. Если человеку дать сельскохозяйственное оборудование и с ним семена, он сможет посеять их и вырастить урожай, чтобы питаться и жить. Но если он не будет использовать то, что ему дадут, он потеряет свою жизнь, умерев от голода. Что скажут соседи после его смерти? «Он напрасно получил оборудование и семена».

Вот о чем говорит Павел: Бог дал благодать, чтобы помочь вам жить так, как вы не могли бы жить своими силами. Она дает вам силу, чтобы стремиться и достигать святого образа жизни. Не пренебрегайте использованием этой силы из-за неверия.

Если бы Божья благодать была всего лишь тем, о чем широко учат в западной культуре — не более чем спасение, прощение и «билет» на небеса, — то как кто-либо может получить ее напрасно? В ней нет потенциала, который можно было бы растратить впустую, значит, слова Павла не имеют смысла.

Если мы последуем за ходом мыслей апостола, все сходится. Коринфская церковь жила мирской жизнью, люди не стремились искать святости. В подтверждение этой точки зрения немного позже в том же письме Павел пишет: «многие из вас не оставили прежних грехов. Вы не покаялись в нечистоте, половой распущенности и стремлении к похотливым удовольствиям» (2 Коринфянам 12:21, перевод с английского). Возвращаясь к шестой главе, мы видим, что Павел начинает с того, что умоляет этих верующих не расточать Божью благодать, затем он вскользь отмечает, как любит их, и спрашивает, почему они не отвечают взаимностью. Затем он возвращается к главной мысли — о том, что их пренеб-

режение Божьей благодатью было очевидно нечестивым людям, которые повлияли на них:

«Не впрягайтесь под одно ярмо с неверующими. Что общего у праведности с грехом? Что общего у света с тьмой?» (2 Коринфянам 6:14).

Мы должны помнить, что есть большая разница между тем, чтобы идти в мир достигать неверующих и жить под влиянием стремления подстраиваться под них. Это лишь приведет к поведению, которое может сбить нас с жизненного пути. Повторюсь, что это можно назвать духовным прелюбодеянием.

Затем Павел напоминает этим земным верующим, что в них пребывает Бог, Который сказал о Своем желании для них: «Я вселюсь в них и буду ходить среди них. Я буду их Богом, а они будут Моим народом. Итак, выйдите из их среды и отделитесь, говорит Господь, не прикасайтесь к нечистому, и Я приму вас» (2 Коринфянам 7:16, 17).

Мы снова видим обещание о проявленном присутствии Бога, но даже на большем уровне. Он говорит не о периодическом посещении, но о пребывании в нас и с нами! Мы снова видим, что обещание видеть Бога (Его проявленное присутствие) имеет условие. Если мы будем воздерживаться от эгоистичных и горделивых желаний, за которые цепляется мир, нам обещана вечная аудиенция у Царя: «и Я приму вас». Обратное тоже верно: если мы оскверним себя мерзостями мира, нам будет отказано в приеме. Павел заканчивает свое обращение целевым заявлением:

«Итак, возлюбленные, имея такие обетования, очистим себя от всякой скверны плоти и духа, совершая святыню в страхе Божьем» (2 Коринфянам 7:1, НРП).

Теперь мы можем еще лучше понять слова Павла, обращенные к церкви в Филиппах:

«Со страхом и трепетом совершайте свое спасение, потому что Бог производит в вас и *хотение* и *действие* по Своему благоволению» (Филиппийцам 2:12, 13). Страх Господень побуждает нас к воле (дает нам желание), а благодать Господа нашего Иисуса Христа дает нам способность *действовать* (наделяет нас силой).

Если сделать еще один шаг вперед, мы увидим, что там, где нет желания (вследствие отсутствия святого страха), расширение возможностей не будет приоритетным и, следовательно, не будет использоваться, оно будет получено напрасно! Вот почему святой страх столь важен для нашей эффективности и долгоденствия.

Надеюсь, теперь стало ясно, что чистота — это огромная сторона святости, но не полное ее определение. Напомню, что первостепенное определение святости — быть посвященным Ему, полностью принадлежать Ему. Давайте полнее осветим ключевое значение святости: когда невеста выходит замуж за жениха, она полностью отдает себя ему. Ее посвящение ему включает ее чистоту как в положении, так и в поведении. Чистота не конечная цель, она часть посвящения невесты своему жениху.

Следовательно, истинная святость — это сверхъестественная освященная чистота, которая открывает путь к глубокой близости с Богом. Это и есть то *неотразимое*, о чем мы продолжим говорить до конца этой книги. Но прежде нам необходимо продолжить обсуждение того, как практически выглядит жизнь в посвящении нашему Жениху. Ответ содержится в одном слове: *послушание*.

### Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «Будь силен в благодати, которую имеем в Иисусе Христе» (2 Тимофею 2:1, НРП).

**Смысл.** Если мы не знаем о силе благодати, мы будем продолжать пытаться угождать Богу по мере своих собственных возможностей. Принятая нами Божья благодать будет тщетной.

**Размышление.** *Старался* ли я жить святой жизнью, при этом больше терпел поражение, чем видел успех? Старался ли я в меру своих возможностей? Уповал ли я на Божью благодать, которая дает мне силы жить свято? Если нет, как я могу это изменить?

**Молитва.** Дорогой Небесный Отец, я осознаю, что только силой Твоей благодати я могу жить благочестивой жизнью, той, которая открывает Твое славное присутствие. Прости меня за то, что я пытаюсь это делать своими собственными силами. С этого момента я буду укрепляться в Твоей благодати, чтобы жить отделенной жизнью для славы Иисуса. Во имя Иисуса я молюсь. Аминь.

**Исповедание.** Стремиться к святости меня побуждает святой страх, и я достигну ее силой Божьей благодати.



Ваше приложение для ежедневного духовного роста

#### Совершенно бесплатно!

Просто скачайте на свое портативное устройство! Вы можете также пользоваться веб-версией:



MessengerX.com



## 125+ языков и постоянное обновление



Смотрите и скачивайте контент на более чем 125 языках.



Делитесь ресурсами с друзьями или начните группу по изучению.



Мы постоянно добавляем перевод контента по мере выпуска.

## Смотрите. Читайте. Слушайте.

Исследуйте обширную библиотеку с курсами, электронными книгами, аудиокнигами, короткометражными фильмами и другими ресурсами — смотрите, читайте и слушайте.



## Развитие самых значимых сфер жизни

Погрузитесь в такие темы, как семейная динамика, здоровые отношения, поиск предназначения, свобода от порнографии, созидание веры, умение слышать Бога, бизнес-лидерство и другие!

## Ваше путешествие к себе

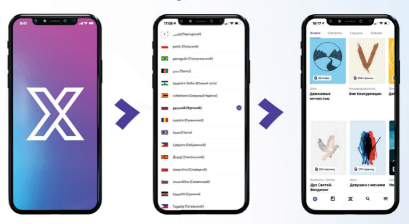
**MessengerX** — это надежный помощник в путешествии по этапам духовного роста. Он поможет вам сделать следующий шаг, не сбиваясь с намеченной цели.



## Более широкий функционал, который вам понравится!

- Простые инструменты, которые помогут вам эффективно распространять информацию.
- Используйте Chromecast и AirPlay для трансляции на ваше любимое приложение Smart TV.
- Сохраняйте свой прогресс на всех устройствах. Сохраняйте избранное в библиотеке для быстрого доступа.
- Скачивайте информацию для просмотра в режиме офлайн.
- Удобный поиск и фильтры, чтобы находить именно то, что вам нужно.
- Автоматическое прослушивание последовательных глав Библии, книг, а также прославления на вашем языке!

## MessengerX — просто как 1-2-3!



- **1** Скачайте приложение **MessengerX** в App Store или Google Play
- 2 Создайте учетную запись и выберите свой язык
- **3** Читайте, смотрите, слушайте, скачивайте и делитесь любимыми материалами

## Учитесь сами, учите других

Пользуясь **MessengerX**, вы помогаете снаряжать материалами людей по всему миру.

## Право на знание имеют все!



# Наш ответ на Слово Божье

НЕДЕЛЯ 4

Веди меня по пути Твоих повелений, потому что в нем нахожу я счастье.

ПСАЛОМ 118:35

# 22 | ТРЕПЕТ ПЕРЕД БОЖЬИМ СЛОВОМ

В первом разделе этой книги было сказано, что страх Господень можно разбить на два безоговорочных определения: трепет перед Божьим присутствием и трепет перед Его Словом. Мы порассуждали о славном присутствии Бога, хотя эта тема неисчерпаема, потому что мы будем благоговеть перед Ним всю вечность. В этом разделе мы обратим свое внимание на то, как мы реагируем на Его Слово.

Для начала давайте рассмотрим период, когда Божий народ уходил от искренних взаимоотношений с Ним и заменял их простыми формальностями. Чтобы привлечь их внимание, Бог спрашивает: «Небо — престол Мой, а земля — подножие ног Моих; где же построите вы дом для Меня, и где место покоя Моего?» (Исаии 66:1).

Если прочесть первые пять стихов этой главы в контексте, мы обнаружим, что Всемогущий обращается к народу, который пытался развивать и поддерживать отношения с Ним на своих собственным условиях. Они без особого энтузиазма следовали Его примеру, полагая, что это будет Ему угодно. Бог ясно дает понять, что выбранный ими путь оскорбителен, но сразу же говорит о том, что требуется для начала искренних отношений:

«А вот на кого Я призрю: на смиренного и сокрушенного духом и на трепещущего пред словом Моим» (Исаии 66:2).

Слово призрю — это глагол «набат» на иврите, который означает «смотреть, наблюдать, рассматривать. Пристально, внимательно сосредоточивать взор на чем-либо». В сущности, Бог говорит: «Вот на кого Я обращу пристальное внимание». Три добродетели, перечисленные в этом стихе: смирение, сокрушенное сердце и трепет перед Его Словом, станут предметом нашего внимания в данном разделе.

Трепещущий перед Его Словом всегда превозносит Его слова выше всего остального. Для него нет ничего более важного. Это настоящее доказательство святого страха. Этот человек самый благословенный. В этом же ключе пишет и Павел:

«Итак, возлюбленные мои, как вы всегда были послушны, не только в присутствии моем, но гораздо более ныне во время отсутствия моего, со страхом и трепетом совершайте свое спасение» (Филиппийцам 2:12).

Подумайте об этих словах не как о тех, которые Павел пишет верующим в Филиппах, но как о тех, которые Бог говорит нам напрямую. Сосредоточьтесь на словах «всегда послушны»; это значит — безусловно, независимо от того, чувствуете вы Его присутствие или нет, видите, как Он действует от вашего имени или нет, получен ли ответ на вашу молитву в ожидаемый срок или нет.

Легко быть послушным Богу, когда вы находитесь на конференции, где люди добры друг к другу и присутствие Бога сильное. Но как насчет того, когда вас оболгал кто-то из вашей команды, кому

вы доверяли, и вас уволили с работы? Простите ли вы согласно Его Слову или будете мстить, чтобы свести с ним счеты?

Что, если вы, находясь в командировке и почувствовав одиночество, начнете вспоминать, что ваш муж (или жена) критикует вас. Ваш коллега приятной внешности и противоположного пола начнет говорить вам комплименты, а затем соблазнительно предложит провести вечер вдвоем в гостиничном номере. Никто не узнает. Вы убежите или примете предложение?

Что, если вы заработаетесь до поздней ночи за компьютером, будете искать необходимую для работы информацию в сети и увидите рекламу порнографического сайта? Нажмете ли вы на ссылку?

Это случаи, когда Божьего присутствия, казалось бы, нет. Если вы трепещете перед Его Словом, вы будете послушны независимо от обстоятельств, потому что для вас нет большего приоритета. Это показывает, что вы пребываете в святом страхе, ведь «страх Господень отводит от зла» (Притчи 16:6).

Псалмопевец пишет:

«Блажен муж, боящийся Господа и крепко любящий заповеди Ero» (Псалом 111:1).

Богобоязненные мужчина или женщина не только повинуются, но и получают от этого большое удовольствие. Послушание — это не бремя, а радость. Этот человек имеет основополагающее понимание того, что Бог — наш Творец, и поэтому Он знает, что создает нас, а что разрушает.

Я помню время, когда наши четверо сыновей были маленькими. День Рождества был обычно сопряжен с работой. Большинство отцов, у которых маленькие дети, поймут, что я хочу ска-

зать. После того как все подарки открыты, наступает время, когда некоторые из них нужно собрать. Я был типичным отцом: я открывал коробку, высыпал все детали на пол, отодвигал коробку и инструкцию в сторону и начинал строить. Этот процесс обычно занимал у меня около часа в зависимости от подарка, а в конце, к моему удивлению, на полу оставалось еще десять деталей. Я дергал за рычажок «Вкл», и ничего не происходило. Что делать? Я искал инструкцию, хватал ее, разбирал игрушку и перестраивал в соответствии с инструкцией от производителя. И вуаля — она работала!

Человек, боящийся Бога, всегда послушен. В глубине своей души он непоколебимо следует основополагающим истинам:

- 1. Только Бог знает, что для меня правильно.
- 2. Бог есть чистая любовь, а я средоточие Его любви.
- 3. Бог никогда не скажет мне делать что-то во вред себе. Все, что Он говорит, всегда закончится лучшим образом.
- 4. Следовательно, что бы Он ни говорил, я с радостью слушаюсь Его.

Израильтяне постоянно жаловались. Они были недовольны своими лидерами и тем, что происходит в их жизни. Они обвиняли Бога в своих лишениях, нуждах и всем остальном, что не приносило удовлетворения. Им не хватало святого страха, они не трепетали перед Его Словом. Бог сказал:

«За то, что ты не служил Господу, Богу твоему, с веселием и радостью сердца, при изобилии всего, будешь служить врагу твоему» (Второзаконие 28:47, 48).

Трепетать перед Его Словом также означает испытывать радость в глубине своей души. Если этого нет, то лишь вопрос времени, когда обстоятельства выявят отсутствие радости. Я никогда не забуду время, когда обнаружил пять грехов, которые удерживали Израиль от его предназначения: жажда злых дел, поклонение идолам, половая распущенность, искушение Бога и ропот (1 Коринфянам 10:6–10). Когда я прочел слово «ропот», я не на шутку рассердился. Я закричал: «Что? Ропот! Как ропот может стоять в одном ряду с этими *страшными* грехами?»

Я услышал, как Дух Святой сказал: «Сын, ропот — серьезный грех в Моих глазах». Он показал мне, как возмущается жалующийся человек: «Мне не нравится то, что Ты делаешь в моей жизни, и на Твоем месте я бы поступал иначе».

Затем Он добавил: «Это оскорбительно для Моего характера, это бунт против Моей воли, и в конце концов это вопиющее отсутствие святого страха».

Я поделился этим с Лизой, и мы согласились воспитывать наших детей, объясняя им, что ропот — это бунт. Я принял это всерьез. Я остерегался ворчать и ни на что не жаловался, следил, чтобы никогда ни на что не роптать и не произносить ни одного слова жалобы. Однако позже во время четырехдневного поста я услышал, как Дух Святой прошептал: «Сын, Я слышу ропот в твоем сердце».

Я сразу же упал на колени и покаялся. Позже Бог показал мне, что я не служил Ему с *весельем* и *радостью сердца*, и мои враги одержали верх. Давайте еще раз обратимся к словам Павла:

«Итак, возлюбленные мои, как вы всегда были послушны, не только в присутствии моем, но гораздо более ныне во время отсутствия моего, со страхом и трепетом совершайте свое спасение, по-

тому что Бог производит в вас и хотение и действие по Своему благоволению. Всё делайте без ропота и сомнения» (Филиппийцам 2:12–14).

Вскоре после того четырехдневного поста я обнаружил глубину сказанного в этом стихе. Он открыл мне глаза на тот факт, что ропот — это полная противоположность святого страха, это отсутствие *тееве Вго Словом*. Мы бесчестим Бога и Его Слово, когда думаем или говорим с позиции недовольства.

Те, кто боится Бога, твердо уверены, что нет ничего более важного и полезного, чем послушание. Они послушны любой ценой, они не фильтруют Слово Божье через культуру или тенденции современного общества. Они послушны Слову Божьему независимо от поведения других верующих, они просто послушны.

## **- Сделайте это личным** =

**Библейский стих.** «Если захотите и послушаетесь, то будете вкушать блага земли» (Исаии 1:19).

**Смысл.** Доказательство святого страха — послушание, которое подразумевает правильное отношение и соответствующие действия вне зависимости от обстоятельств.

**Размышление.** Послушен ли я только при благоприятных обстоятельствах? Склонен ли я роптать, когда все идет не так, как я хочу? Как я могу поддерживать в себе чувства радости и благодарности во всякое время? Как я могу укрепить свою решимость повиноваться?

**Молитва.** Дорогой Небесный Отец, прости меня за недостаток трепета перед Твоим Словом. Мое послушание было условным, и в моем отношении не было радости и благодарности. Я каюсь и прошу Твоего прощения. Я принимаю святой страх. Прошу Тебя, научи меня и наполни силой, чтобы всегда повиноваться с радостью. Во имя Иисуса я молюсь. Аминь.

**Исповедание.** Я боюсь Бога, и поэтому Он производит во мне и *хотение* и *действие* по Своему благоволению.

Лучше трепетать перед словом Господним и склоняться перед бесконечным величием божественной любви, чем кричать до хрипоты.

Ч. Г. СПЕРДЖЕН

## 23 | НЕМЕДЛЕННО

Главное качество благочестивого страха — безусловное послушание Божьему Слову, которое принесет невероятную пользу в нашу жизнь. Есть пять различных аспектов трепета перед Словом Божьим, и на протяжении следующих пяти дней мы рассмотрим каждый из них в отдельности. Приступим к первому.

#### 1. Слушайтесь Бога немедленно.

Послушание — это удел боящихся Бога. Такие люди ставят исполнение порученного Богом дела выше личных интересов. Святой страх насаждает в их сердца мысль: важное для Бога — приоритет для меня.

Мы можем рассмотреть множество библейских стихов на эту тему, но чтобы расставить приоритеты, посмотрим на два утверждения Иисуса:

«Итак, если ты принесешь дар твой к жертвеннику и там вспомнишь, что брат твой имеет что-нибудь против тебя, оставь там дар твой пред жертвенником, и пойди прежде (немедленно в Расширенном перевод Библии. — Прим. перев.) примирись с братом твоим, и тогда приди и принеси дар твой» (Матфея 5:23, 24).

Обратите внимание на слово *немедленно*. Как в 66-й главе Исаии Иисус снова подчеркивает, что нам не следует начинать делать что-то для Бога, если мы пренебрегаем послушанием и не делаем то, что Он уже сказал нам делать. Иисус говорит непосредственно о случае, связанном с обидой, но в целом этот принцип применим ко всем обстоятельствам.

Вспомните мужчину, который рассказал мне о блуде в своей жизни и недоумевал, почему его молитвы остаются неотвеченными и почему его бизнес не преуспевает. Давайте остановимся и задумаемся. Если для него не было приоритетом послушание Слову Божьему, которое призывало не поддаваться половой распущенности, почему он ожидал, что Бог благословит его бизнес?

У Илия, первосвященника Израиля, было два сына, тоже священники, которые служили под его началом, но были нечестивыми людьми. Они прелюбодействовали и силой брали свои жертвы у народа. Вместо того чтобы обратить внимание на их нечестие, Илий *откладывал* разговор со своими сыновьями. Тогда Бог призвал его к ответу за это пренебрежение: «Почему ты оказываешь сыновьям своим больше чести, нежели Мне?» (1 Царств 2:29).

Когда мы медлим или пренебрегаем послушанием Богу ради какого-либо человека или цели, мы воздаем честь этому человеку или цели больше, чем Богу. Это отсутствие святого страха. Далее Бог говорит:

«Тех, кто чтит Меня, буду чтить и Я, но те, кто *презирает Меня*, будут посрамлены» (1 Царств 2:30, НРП).

Это отрезвляющие слова. Мы легкомысленно относимся к Богу, когда откладываем или пренебрегаем послушанием Его Слову. В сущности, мы даем понять, что мы не ставим Бога в приори-

тет. Бог говорит, что Он *посрамит* тех, кто Его *презирает*. Слово «посрамит» переведено не лучшим образом. Это еврейское слово «калал», которое означает «быть пустым, ничтожным». «Ничтожный» означает едва ли обладающий достоинством, маловажный. Одно из возможных толкований этого утверждения заключается в том, что Бог видит ничтожным то, что важно для нас, легкомысленно относящихся к Его Слову. Никто в здравом уме не пожелает такого развития событий.

Если бы бизнесмен чтил Слово Божье в отношении сексуальной чистоты, возможно, Бог смотрел бы на его бизнес как на чтото важное, однако, видимо, Ему он кажется пустяковым делом.

Другой отрывок, иллюстрирующий важность немедленного послушания, мы находим в словах Иисуса, обращенных к церкви в Ефесе:

«Покайся, и твори прежние дела; а если не так, *скоро* приду к тебе и сдвину светильник твой с места его, если не покаешься» (Откровение 2:5).

Покаяться — означает изменить образ мышления и, следовательно, начать действовать в соответствии со Словом Божьим. Если бы эта церковь медлила с послушанием, она бы упустила свой шанс остаться благословенной. Иисус пришел бы *быстро* и забрал у нее влияние. Опять же, это отрезвляющая мысль.

В Евангелии от Луки нам рассказывается история, которая описывает упущенные возможности из-за сроков и приоритетов. Иисус сказал: «Один человек сделал большой ужин и звал многих, и когда наступило время ужина, послал раба своего сказать званным: "идите, ибо уже всё готово"» (Луки 14:16, 17). Сомнений нет, это Слово Господа: ужин готов! Время имеет значение.

Посмотрите на реакцию приглашенных гостей: «И начали все, как бы сговорившись, извиняться» (ст. 18). Казалось бы, они приводили веские причины, почему не могли прийти. Один купил землю, другой не мог оставить свой бизнес без присмотра, третьему нужно было уделить внимание жене. Среди оправданий не прозвучали прелюбодеяние, кража, убийство или что-то еще, что можно было бы отнести к категории греха. Однако когда то, что не является грехом, встает выше Слова Божьего, оно становится грехом.

Слуга возвращается с ответом о приглашенных людях, и мы читаем о хозяине дома, что он разгневался (ст. 21). Не огорчился, но разгневался. Почему? Потому что его приглашение восприняли легкомысленно, не поставили в приоритет.

Что делает хозяин? Он приглашает других, которые вначале не были приглашены. Иисус заканчивает следующими словами: «Ибо сказываю вам, что никто из тех званных не вкусит моего ужина, ибо много званных, но мало избранных» (ст. 24). Они упустили свое окно возможностей. Их извинения казались безобидными, но важно помнить, что даже безобидные вещи могут увести нас от исполнения Божьей воли. Это легко происходит, когда в наших сердцах отсутствует страх Господень.

В Священном Писании записаны многие другие упущенные возможности, которые были результатом промедления в послушании, их так много, что все не перечислить, но я выберу еще одно, которое привлекает внимание. В 9-й главе Евангелия от Луки Иисус приглашает двух разных людей следовать за Ним. Какое приглашение — Господь всего творения приглашает вас идти с Ним! Первый человек согласился, но поставил условие: «Господи! позволь мне прежде пойти и похоронить отца моего» (ст. 59).

Человек согласился следовать за Иисусом, но помедлил, поставив свои личные интересы выше. Ученые рассказывают, что в те времена, когда сын-первенец хоронил своего отца, он получал двойную часть наследства, а вот другие сыновья получали только по одной доле. Однако если бы он не исполнил свой долг, наследство бы перешло ко второму сыну. Его оправдание казалось вполне законным и не попадало под категорию греха. Тем не менее он был оставлен позади. К сожалению, это была упущенная возможность.

Другой человек получил точно такое же приглашение, на которое он ответил: «Я пойду за Тобою, Господи! но *прежде* позволь мне проститься с домашними моими» (ст. 61). Мы опять слышим слово «прежде», и снова реакцию на Слово Божье нельзя назвать греховной. Тем не менее и он упустил свой шанс приблизиться к Творцу неба и земли.

В следующей главе мы читаем: «После сего избрал Господь и других семьдесят учеников, и послал их по два пред лицом Сво-им» (Луки 10:1). Эти два человека могли бы оказаться в числе семидесяти, но упустили случай, потому что отложили свое послушание из-за недостатка благочестивого страха.

За годы своего сужения Божьему народу я все еще продолжаю изумляться (в плохом смысле), когда слышу, как верующие беспечно говорят: «Бог уже месяца два говорит со мной на эту тему». При этом они могут улыбаться и даже смеяться, будто это пустяк. Если бы они понимали, что они хвастают отсутствием святого страха, не думаю, что они были бы столь легкомысленными.

Что, если бы Моисей медлил оставить свои дела и заботу о стадах, чтобы посмотреть на великое зрелище горящего куста (см. Исход 3)?

Что, если бы Ной медлил со строительством ковчега?

Что, если бы Авраам медлил идти в Ханаан? Его отец медлил, потому что он первым был призван идти туда. То, что его отец упустил в результате своего промедления, Авраам исполнил (см. Бытие 11:31).

Что, если бы Неемия медлил с восстановлением стены в ответ на требование Санаваллата и Гешема, двух начальников, остановить работу и приехать на встречу с ними? Но Неемия боялся Бога. Он ответил: «Я занят большим делом, не могу сойти; дело остановилось бы, если бы я оставил его и сошел к вам» (Неемии 6:3).

Эти примеры бесконечны. Таким образом, когда мы трепещем перед Его Словом, мы слушаемся Бога немедленно.

### = Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «Спешил и не медлил соблюдать заповеди Твои» (Псалом 118:60).

**Смысл.** Если мы откладываем послушание Слову Божьему из-за личных оправданий, мы даем понять, что Его воля имеет второстепенное значение.

**Размышление.** Возможно, то, что кажется безобидным, способно увести нас от исполнения Божьей воли. Когда то, что не является грехом, берет верх над Словом Божьим, оно становится грехом. Позволял ли я себе отвлекаться на личные интересы и тем самым медлил, чтобы послушаться? Как это можно изменить?

**Молитва.** Дорогой Небесный Отец, прости меня за те случаи, когда я относился к Твоему Слову как к второстепенному и не

ставил его в приоритет как самое важное. Я осознаю, что, поступая так, я невольно сообщал, что важное для Тебя ничтожно для меня. Я раскаиваюсь и прошу у Тебя прощения. Я поставлю в приоритет все, чего хочешь Ты. Во имя Иисуса я молюсь. Аминь.

**Исповедание.** Как только мне будет открываться воля Божья, я немедленно подчинюсь ей.

Мы не призваны жить по человеческому разумению. Все, что имеет значение, это повиновение Божьему Слову и Его водительству в нашей жизни. Когда мы подчиняемся Его воле, мы находимся в самом безопасном месте в мире.

## 24 | В ЭТОМ НЕТ НИКАКОГО СМЫСЛА

Случалось ли раньше, что Дух Святой вел вас делать то, что не имело смысла? Большинство тех, кто тесно общался с Богом длительный период времени, ответят положительно. Но позвольте мне задать другой вопрос: открывался ли смысл после того, как вы слушались, — иногда сразу же или спустя время? Почти всегда — ответ «да». (Я говорю: «почти всегда», потому что есть редкие случаи, когда смысл может не проявиться до тех пор, пока не придем на место судилища.)

Продолжая исследовать тему «что значит трепетать перед Словом Божьим», скажем, что человек, который истинно пребывает в святом страхе

- 1. Слушается Бога немедленно.
- 2. Слушается Бога, даже если не видит в этом смысла.

То, что Бог иногда просит нас сделать то, что не имеет смысла для нашего разума, — это необычно. Но такое случается. Позвольте задать несколько вопросов.

Был ли смысл в том, чтобы плюнуть на землю и помазать этой грязью глаза слепого, а потом сказать ему пойти умыться? Нет,

в то время это не имело смысла, но этот совет (мудрость) дал зрение слепому.

Имело ли смысл наливать воду в сосуды для вина в разгар свадьбы, когда на самом деле нужно было вино? Нет, не имело, но этот совет (мудрость) привел к появлению лучшего вина на свальбе.

Имело ли смысл советовать опытным морякам идти против их интуиции и знаний и не оставлять тонущее судно, когда спасательные лодки уже были наготове? Нет, в то время не имело, но этот совет спас жизни всех 276 человек на борту, ни один не погиб (Деяния 27:27–36).

Имело ли смысл человеку покидать город, охваченный пробуждением, начатым Богом через него, и послушаться повеления пойти в пустыню? Нет, в то время не имело, но этот совет (мудрость) проложил путь к спасению третьего по статусу человека в Эфиопии.

Имело ли смысл обходить вокруг башен и укрепленных стен большого города шесть дней молча, а на седьмой день сделать то же семь раз и наконец затрубить в трубы и закричать? Нет, не имело, но этот совет (мудрость) привел к падению стен врага.

Имело ли смысл насыпать муку в котел с отравленной похлебкой, а затем сказать пророкам, чтобы они ели? Нет, в то время не имело смысла, но этот совет (мудрость) дал всем сытную пищу, и никто не заболел.

Имеет ли смысл прощать тех, кто ранил вас, вашу семью или дорогого вам человека? Разве они не должны получить по заслугам?

Имеет ли смысл любить тех, кто ненавидит вас? Разве не следует относиться к ним с презрением?

Имеет ли смысл делать добро тем, кто скверно обращается с вами? Разве не следует сводить с ними счеты?

Имеет ли смысл почитать власть имущих, которые поступают бесчестно? Разве нам не следует жаловаться и бунтовать?

Имеет ли смысл с почтением относиться к тем, кто обращается к вам без почтения? Разве их не следует отчитывать?

Я мог бы продолжать до конца главы и, возможно, всей книги делиться повелениями из Священного Писания, которые не имеют смысла, но, судя по результатам, каждое из них оказалось Божьей мудростью. Те, кто их исполнял, трепетали перед Божьими наставлениями, слушались и получали благословение либо проявляли отсутствие благочестивого страха в своем пренебрежении и непослушании и страдали от последствий. Я надеюсь, вы ясно видите, что страх Господень — действительно начало мудрости (см. Псалом 110:10). Нам сказано:

«Надейся на Господа всем сердцем твоим, и *не полагайся* на разум твой. Во всех путях твоих познавай Его, и Он направит стези твои» (Притчи 3:5, 6).

Божья мудрость намного превосходит нашу собственную, поэтому нам не следует полагаться на свой разум. Мы легко можем уклониться от послушания, которое в конечном счете принесет нам пользу, когда нам велено делать что-то нелогичное. Человек, боящийся Бога, слушается, даже когда кажется, что это не имеет смысла.

Несколько лет назад я встретил мультимиллиардера. Он рассказал мне о своих безуспешных попытках в бизнесе в начале его карьеры. Он прочитал все бестселлеры о строительстве успешного бизнеса и применял полученную мудрость. Тем не менее успех не приходил.

Однажды сидя в церкви и слушая проповедь пастора, он задумался: он призван проповедовать Евангелие и полагаться на Духа

Святого в достижении миссии своей жизни. Я призван заниматься бизнесом, так почему я не полагаюсь на Духа Святого в деле, к которому призван?

Он решительно настроился вставать каждое утро и просить у Господа указание на текущий день. Он брал блокнот и записывал в него все, что ему предстояло сделать. Он также взял за правило постоянно в течение дня прислушиваться к голосу Святого Духа, даже на деловых встречах.

Он поделился со мной некоторыми подробностями. Однажды у него было запланировано совещание по вопросам заключения сделки по приобретению недвижимости. В то утро он почувствовал, как Дух Святой побуждает его сделать то, что казалось совершенно пустым делом. Оно не имело смысла, но он преданно следовал своему решению.

Дух Святой побудил его снова и снова делать одно и то же действие. Он постоянно думал о царе, которому пророк Елисей сказал бить стрелами по земле. Царь ударил три раза и получил упрек от пророка за то, что не бил больше (см. 4 Царств 13:14–19). Тогда этот человек совершил это действие двадцать раз. Затем он сказал: «В тот день моя компания купила двадцать больниц во Вьетнаме».

Затем он рассказал мне, как приобрел один из крупнейших банков в мире, расположенный в Европе. Этот процесс показался еще более нестандартным, чем приобретение больниц. Я был изумлен. Иными словами, этот бизнесмен выбрал послушание Богу независимо от того, что приходило ему в молитве, каким бы логичным или нелогичным это ни казалось. Плод очевиден — больше его попытки не были безуспешными!

Когда один из наших сыновей был подростком, я попросил его сделать то, что для него не имело смысла. Он не хотел уступать мне, заявляя, что мое повеление не находит объяснения, но я оста-

вался тверд. В отчаянии он наконец сказал: «Папа, я человек другого тысячелетия, нам необходимо понимать "зачем", прежде чем мы что-то сделаем!»

Я сказал ему: «Хорошо, предлагаю тебе сделку. Позволь мне объяснить тебе, рассказав реальную историю. Бог сказал молодому пророку из Иудеи отправиться в Вефиль пророчествовать израильскому царю и не возвращаться тем же путем, каким он пришел, кроме того, ничего не есть на протяжении всего пути. Молодой пророк не послушался наставлений Духа Святого и пострадал от последствий: по дороге его съел лев (см. 3 Царств 13:16, 23–26). Сын, предлагаю тебе следующую сделку. В тот день, когда ты сможешь объяснить мне, "зачем" молодому пророку были даны такие наставления, я скажу тебе, "зачем" я велю тебе так поступать».

До сих пор он не смог мне ответить — «зачем». Более того, меня тоже смущает эта история. Бывает, что Бог говорит нам делать что-то такое, что просто не имеет смысла в нашем понимании. Но Его мудрость всегда подтверждается результатами. Вот почему Иисус говорит: «Но мудрость оправдана ее делами» (Матфея 11:19, НРП).

Да будем мы все, как Петр, который трудился всю ночь и ничего не поймал, но внял голосу Иисуса заплыть на глубокие воды и снова закинуть сети. Это повеление требовало большой дополнительной работы, когда они уже были изнурены. Неужели вам не нравится ответ Петра: «Наставник! мы трудились всю ночь и ничего не поймали, но по слову Твоему закину сеть» (Луки 5:5). В результате две лодки были полны рыбой.

### : Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «Кто надеется на себя, тот глуп; а кто ходит в мудрости, тот будет цел» (Притчи 28:26).

**Смысл.** Мудрость Господа намного превосходит нашу мудрость, поэтому нам не следует полагаться на свой разум. Он может легко отвлечь нас от полезного послушания. Человек, боящийся Бога, слушается, даже когда это не имеет смысла.

**Размышление.** Трудно ли мне доверять Божьей мудрости? Случалось ли в прошлом, что я раздумывал над Его советами и склонялся к тому, что казалось логичным для меня? Что из этого получалось? Что произошло бы, если бы я обратился к Богу за советом и доверился Ему? Могу ли я посвятить себя этому процессу?

**Молитва.** Дорогой Небесный Отец, прости меня за то, что я доверял своей мудрости больше, чем Твоей. Я прошу у Тебя веры, чтобы принимать Твою мудрость, когда я буду читать Твое Слово, молиться и слушать благочестивые советы от тех, кто боится Тебя. Дай мне силу верить и повиноваться, даже если это не имеет смысла. Во имя Иисуса я молюсь. Аминь.

**Исповедание.** Я выбираю подчиняться Божьей мудрости, а не собственной и голосам тех, кто доверяет человеческим способностям, а не Божьим.

Долг человека — любить и бояться Бога, даже без надежды на награду или из страха перед наказанием.

МАЙМОНИД

## 25 | НИКАКОЙ ОЧЕВИДНОЙ ВЫГОДЫ

Возможно, вы слышали, как родители сетуют на то, что единственный раз, когда их сын или дочь, студенты университета, выходят с ними на связь, это когда им нужны деньги. В этом типичном сценарии во время редкого телефонного звонка ребенок может проявлять интерес в разговоре с родителями, но его основной мотив — выгода от получения необходимых средств. Святой страх защищает нас от таких действий по отношению к нашему Небесному Отцу и знакомит нас со следующей стороной трепета перед Божьим Словом. Давайте посмотрим, добавив новый показатель.

#### Мы должны

- 1. Слушаться Бога немедленно.
- 2. Слушаться Бога даже если это не имеет смысла.
- 3. Слушаться Бога, даже когда вы не видите личной выгоды.

За сорок лет служения я заметил печальную реальность, особенно в западной церкви. Слишком часто для того, чтобы заин-

тересовать верующих послушанием, нужно подчеркнуть выгоду. Только подумайте. Придем ли мы за тридцать минут до начала богослужения, чтобы занять место на первом ряду слушать проповедь о святости? Возглавляют ли книги с заголовками о послушании списки бестселлеров? Не отклоняются ли лидеры от бескомпромиссной истины, чтобы подстроиться под эту тенденцию? Другими словами, не поддаются ли многие служители давлению льстить слуху вдохновляющими историями, нежели призывать Божий народ отречься себя, чтобы следовать за Иисусом?

Что делает эту тенденцию столь печальной реальностью? Закрываясь от Божьей мудрости, на самом деле мы вредим себе. Его повеления, совет и мудрость в конце концов приносят величайшие благословения как в земной жизни, так и в грядущей. Нам сказано, что есть «великая награда» для тех, кто соблюдает Слово Божье (Псалом 18:12). Невозможно быть щедрее Бога, выгоды намного больше, чем все, что вы можете для Него сделать.

С другой стороны, опасно мотивироваться стимулами. Будем ли мы столь же решительно следовать Божьим повелениям, не имея очевидной выгоды? Вероятнее всего, личные интересы поглотят нас. Вот почему страх Господень имеет решающее значение; он побуждает к послушанию независимо от того, очевидна награда или нет.

Великая Персидская империя была могущественным царством, которая в свое время подчинила себе другие царства, а ее лидер, царь Артаксеркс, был самым могущественным человеком на земле. Он женился на еврейской женщине по имени Есфирь.

Самым высокопоставленным чиновником при царе был человек по имени Аман. Он был горько оскорблен двоюродным братом Есфири Мардохеем, тоже чиновником при царе. В своем гневе Аман решил наказать не только Мардохея, но и весь еврейский

народ. Он, как и большинство других, не знал, что царица Есфирь была еврейкой.

Аман продолжал злобно клеветать царю на еврейский народ и предложил истребить весь народ за один день. Его замысел оказался успешным. Царь согласился, издал указ и скрепил своим перстнем с печатью.

Мардохей, узнав новость об указе, послал вестника к своей двоюродной сестре — царице Есфирь. Он попросил ее пойти к царю и заступиться за жизнь еврейского народа.

Есфирь ответила: «Все служащие при царе и народы в областях царских знают, что всякому, и мужчине и женщине, кто войдет к царю во внутренний двор, не быв позван, один суд — смерть; только тот, к кому прострет царь свой золотой скипетр, останется жив. А я не звана к царю вот уже тридцать дней» (Есфирь 4:11). Несмотря на то, что Есфирь была женой Артаксеркса, пойди она к нему в тронный зал без приглашения, скорее всего, ее бы казнили.

Давайте подумаем об этом: она царица, живет роскошной жизнью — она буквально имеет все, что ее душа пожелает. Она лично ничего не приобретает, рискуя войти в тронный зал ради Божьего народа, но может все потерять, включая голову. Тем не менее обратите внимание на ее ответ Мардохею:

«И сказала Есфирь в ответ Мардохею: пойди, собери всех Иудеев, находящихся в Сузах, и поститесь ради меня, и не ешьте и не пейте три дня, ни днем, ни ночью, и я с служанками моими буду также поститься и потом *пойду* к царю, хотя это против закона, и если погибнуть, погибну» (Есфирь 4:15, 16).

Священный страх побуждал ее поставить Царство Божье выше ее собственного благосостояния. Ее комфорт, безопасность, богат-

ство и положение были поставлены под угрозу через ее послушание. Она бы ничего не приобрела, однако важное для Бога было важным для нее — без исключения. Она была в трепете перед Божьим Словом, она боялась Бога.

В 2015 году мы с Лизой служили в Ереване (Армения) на конференции, на которую собрались 3500 лидеров. Пасторы прилетели со всей Восточной Европы и Ближнего Востока, многие приехали на машинах из Ирана (Ереван находится в тридцати милях от границы с Ираном). В то время гражданам Ирана разрешалось въезжать в Армению, поэтому множество лидеров из подпольной церкви тоже присутствовали. Встречи проходили на славу.

После окончания последнего собрания мы с Лизой решили прогуляться по главной улице Еревана, чтобы подышать свежим воздухом. Две девушки возрастом чуть старше двадцати лет выбежали из ресторана, чтобы поприветствовать нас. Оказалось, они были лидерами из Ирана. Они были невероятно красивы и полны жизни; признаюсь, в какой-то момент я подумал: с кем из троих моих холостых сыновей я могу познакомить этих девушек?

Мы с Лизой поговорили с ними минут двадцать. Мы узнали, что за ними следит религиозная полиция; во время конференции им звонили иранские власти, чтобы узнать их местонахождение. Одна из двух девушек сказала, что ей на телефон пришло тревожное сообщение.

Тогда я произнес один из самых глупых комментариев, которые я когда-либо говорил за сорок лет своего служения. Я сказал ей: «Зачем же вы едете обратно? Почему вы не убегаете?»

Она искренне, по-доброму, с решимостью посмотрела на меня и ответила: «Кто же расскажет персам об Иисусе, если мы не вернемся?»

Ее ответ изумил меня. Мы были свидетелями того, как эти девушки отложили в сторону инстинкт самосохранения; его затмила страсть по распространению Царства в их стране. Они жили в том же святом страхе, что и Есфирь. Они слушались Бога, даже не видя перед собой личной выгоды, и вполне возможно, они рисковали своей жизнью. Я получил исправление и вдохновение одновременно.

Решимость, заметная в этих девушках, сводится не только к одному поступку послушания. Это принципиальная позиция, которую развивают и согласно которой живут. Это наша реакция на Слово Божье по умолчанию даже в тех, казалось бы, незначительных решениях, которые мы принимаем раз за разом. Мы выбираем, даже в мелочах, повиноваться Слову Божьему и водительству Духа Святого. У нас может быть плотный график, но вдруг мы почувствуем желание позвонить кому-то. Без повода, без очевидной выгоды, без мотива. Мы звоним и зачастую позже видим — зачем.

Может быть, мы узнаем, что кто-то оклеветал нас. Нет очевидной выгоды, чтобы прощать, искать примирения и благословлять этого человека, но мы выбираем поступать так исключительно из послушания заповедям: «прощайте друг друга, как и Бог во Христе простил вас» и «благословляйте проклинающих вас» (Ефесянам 4:32; Луки 6:28).

Может быть, к нам плохо относится кто-то, кто нас ненавидит. В чем заметная выгода от послушания словам Иисуса: «благотворите ненавидящим вас и молитесь за обижающих вас» (Матфея 5:44)? Или подумайте вот о чем: какую выгоду видят верующие в гонимых странах в том, чтобы благословлять тех, кто их преследует, пытает и даже убивает их близких за веру? Тем не менее мы с Лизой общались с пасторами в тех странах, где это происходит, и видели в них невероятную радость и жажду жизни.

Какая выгода в страстной молитве за людей в других странах? Или в пожертвованиях ради людей в других странах, которые никогда не смогут воздать вам? Список бесконечен. Вопрос заключается в том, будете ли вы неизменно слушаться Бога в ответ на святой страх, который горит в вашем сердце, или вы будете ждать, пока не увидите личную выгоду?

#### = Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «Ибо кто хочет душу свою сберечь, тот потеряет ее, а кто потеряет душу свою ради Меня, тот обретет ее» (Матфея 16:25).

**Смысл.** Чаще всего мы упускаем великие благословения, закрываясь от Божьей мудрости, которая, казалось бы, не принесет нам личной выгоды. По сути, в длительной перспективе мы вредим себе. Мы никогда не сможем перерасти Бога.

Размышление. Что имеет в виду Иисус, говоря: «душу свою сберечь»? Смотрел ли я на этот библейский стих в свете исключительно крайних случаев, таких как мученичество? Применял ли я его к своим маленьким повседневным решениям? Что бы случилось, если бы я это делал? Как бы это изменило мой образ жизни?

**Молитва.** Дорогой Небесный Отец, прости меня за то, что я ограничиваю свою жажду и подчиняюсь мудрости, которую я считаю выгодной лично для себя. Я раскаиваюсь в этом мышлении и прошу у Тебя прощения. С этого момента я выбираю больше не

беречь свою душу, но отдать ее ради Иисуса. Поэтому я буду жаждать и стремиться к Твоей мудрости, даже если она не обещает мгновенной выгоды. Во имя Иисуса я молюсь. Аминь.

**Исповедание.** Я выбираю мгновение за мгновением отдавать свою жизнь за желания и мудрость моего Господа Иисуса.

Вне послушания не может быть спасения, ибо спасение без послушания само по себе противоречиво и невозможно.

А. У. ТОЗЕР

## 26 | ДОБРАЯ БОЛЬ

Рождение ребенка для женщины — неприятный опыт; это трудно и даже больно. Однако конечный результат — это новый желанный член семьи. Без дискомфорта, связанного с беременностью и родами, эта прекрасная новая жизнь не может прийти в этот мир. Это дает представление о новой стороне трепета перед Словом Божьим. Первые три показателя вместе с последним — следующие.

- 1. Слушаться Бога немедленно.
- 2. Слушаться Бога, даже когда это не имеет смысла.
- 3. Слушаться Бога, даже когда вы не видите личной выгоды.
- 4. Слушаться Бога, даже когда больно.

Возвращаясь к одному из наших фундаментальных библейских стихов, Филиппийцам 2:12, 13, мы напоминаем себе о том, чтобы совершать наше спасение со страхом и трепетом. Буквально перед этими словами, призывающими нас к послушанию, Павел указывает на Иисуса как на пример. Наш Господь снял с Себя Свои божественные привилегии и «смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной» (Филиппийцам 2:8). Иисус с готовностью повиновался просьбе Отца, хотя она повлекла за собой колоссальные страдания.

В ночь перед распятием в Гефсиманском саду Иисус в сильном душевном волнении закричал: «Отче Мой! если возможно, да минует Меня чаша сия; впрочем, не как Я хочу, но как Ты» (Матфея 26:39). Противоречие между послушанием и самосохранением был настолько сильным, что у Иисуса выступил пот как капли крови. Помните, что Он «Сам был искушен во всем, подобно нам (правда, не согрешил Он при этом)» (Евреям 4:15, ВТІ). Он предвидел эти ужасные страдания и молил Отца о другом пути, чтобы исполнить Его волю, но это было невозможно. Что побуждает к такой степени послушания?

«Во время Своей земной жизни Иисус громко, с воплем и со слезами молился... и Он был услышан за Свое благоговение» (Евреям 5:7, НРП).

Глубокий святой страх давал Ему силу выстоять и выдержать то, что не под силу человеку. Таким же образом нам сказано:

«Итак, поскольку Христос пострадал телом, то и вы *вооружитесь* той же мыслью, ведь тот, кто страдал телесно, перестал грешить» (1 Петра 4:1, НРП).

Прежде чем пойти дальше, позвольте мне отметить один важный момент. Ложная религия будет искать нашего страдания ради угождения богу, которому она служит. Настоящее христианство ищет послушания Богу, и в этом процессе сталкивается с противлением греховного мира, что часто приводит к страданиям. Богу угодно именно послушание, а не стремление к испытаниям. Страдания могут быть физическими или душевными; боль от тех и других самая настоящая.

Петр наставляет нас *вооружиться*. Можете ли вы представить себе армию, которая идет на войну без самолетов, кораблей, танков, автоматов, патронов и ножей — невооруженной? Одна мысль об этом кажется нелепой. Точно такое же безумие для неверующего человека — быть неприготовленным к страданиям, хотя многие так и поступают. Невооруженный верующий может легко миновать испытания ради самосохранения. Страх Господень — вот что вооружает нас; он поддерживает в нас глубокую решимость повиноваться Богу, какие бы страдания это ни принесло.

Я мог бы рассказать множество историй про страдания — столько, что хватило бы на целую книгу. Одна история относится к поездке, связанной со служением в начале 1990-х годов. Мы с Лизой и нашими детьми приехали в крошечный городок посреди пустыни, чтобы послужить в церкви, которая только что лишилась своего пастора; он оставил ее ради большей церкви.

Первые несколько встреч прошли тяжело; значительная часть прихожан не проявляла интереса, молодежь, которая сидела на задних рядах, шутила и смеялась. Однако на третьей встрече произошел прорыв. Влияние было глубоким; даже молодежь начала приходить пораньше и занимать места на первых рядах. Число людей росло, и собрания растянулись на несколько недель. Мы собирались каждый вечер в маленьком, заполненном до отказа здании церкви, где несколько человек приняли спасение, и почти все были возрождены.

Мы много молились и после этого предложили остаться здесь на любой срок — вплоть до нескольких месяцев, чтобы подготовить церковь к приему нового пастора. Однако члены совета церкви не выразили никакой радости по этому поводу, поскольку это нарушало их привычный образ жизни и контроль за ходом дел. К нашему великому изумлению, одна из жалоб состояла в том,

что им не нравилось, что теперь молодежь занимала первые ряды. Были и другие нарекания, но ничего стоящего внимания. В итоге они проголосовали против нашего предложения и попросили нас уехать.

В тот же вечер я объявил в церкви, что на следующий день мы проведем последнее собрание. Возглас разочарования прокатился эхом по залу; это был напряженный, обескураживающий и неудобный момент.

На следующий день в церковь позвонил возмущенный человек, чья жена посещала наши собрания, и пригрозил взорвать здание церкви во время последней нашей встречи. Я посмеялся над этими словами, а потом мне по этому поводу позвонил полицейский.

В недоумении я ответил: «Конечно, этого не может быть».

Офицер ответил: «Сэр, я знаю этого человека. Он подозревается в торговле наркотиками, являясь крупным наркодилером, и я бы не исключил, что он выполнит свою угрозу, если немного выпьет».

Я спросил его в замешательстве: «Но вы же предоставите нам защиту?» и с трудом поверил его ответу: «Наш участок, ближайший к этому городку, находится в тридцати пяти милях отсюда. В шесть часов заканчивается моя смена, и к вам никто не сможет приехать, потому что у нас нехватка персонала».

Я повесил трубку в недоумении, и пришел в еще большее замешательство. Мой разум кричал, что надо немедленно паковать вещи и уезжать из города. Мы жили в двухместном трейлере, который принадлежал одному из прихожан церкви, он находился в поле, полностью уязвимый для нападения. Мы чувствовали себя незащищенными и отверженными. Зачем вообще ехать на этот вечер? Совет церкви отверг нас, мы должны просто уехать из города!

Я знал, что мои мысли были эгоистичными; за пару недель нашего служения на множество людей было оказано влияние, и, если мы оставим их преждевременно из-за угрозы, они снова почувствуют себя отверженными. Я знал, что убежать — это то же самое, что пойти на компромисс, который, возможно, будет влиять на нас всю оставшуюся жизнь. Я все время думал над словами Иисуса: «А наемник, не пастырь, которому овцы не свои, видит приходящего волка и оставляет овец и бежит» (Иоанна 10:12).

Мы молились несколько часов. В моем сердце снова и снова звучал библейский стих, в котором говорится, что пребывающие в Божьем присутствии — это те, «кто клятву хранит, пусть даже себе во вред» (Псалом 14:4, НРП). Наконец, в наших сердцах воцарился мир, и мы почувствовали, что будем в безопасности. В тот вечер прошло чудесное собрание. Взрыва бомбы не было, и мы смогли достойно попрощаться с прихожанами.

Мы живем в греховном мире, противостоящем и даже враждебном Божьим путям. Вот почему написано: «потому что вам дано ради Христа не только веровать в Него, но и страдать за Него» (Филиппийцам 1:29). Не только Павел, но и Петр тоже пишет:

«Ибо вы к тому призваны, потому что и Христос пострадал за нас, оставив нам пример, дабы мы шли по следам Его. Он не сделал никакого греха, и не было лести в устах Его. Будучи злословим, Он не злословил взаимно; страдая, не угрожал, но предавал то Судии Праведному» (1 Петра 2:21–23).

Мы не должны мстить; скорее мы должны передать всякое несправедливое отношение к себе в руки Бога. Мы не должны закрывать на него глаза, но в молитве все обращать к Нему. Бог отмстит за нас, но Его путем и в Его время.

Герои Царства одерживали великие победы через их веру, но за их послушание Богу над ними издевались, мучили, их заковывали в цепи, пытали, заключали в тюрьмы, заставляли блуждать по пустыне, жить в пещерах и испытывать множество других некомфортных и болезненных обстоятельств. Почему? Потому что они жили в падшем мире, враждебном Царству Бога (см. Евреям 11:36–39). У них у всех было одно общее: благодаря святому страху они отказывались отвернуться от послушания, даже когда было больно. Но они были уверены в своем обетовании: «Сеявшие со слезами будут пожинать с радостью. С плачем несущий семена возвратится с радостью, неся снопы свои» (Псалом 125:5, 6).

#### = Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «В страхе пред Господом — надежда твердая, и сынам Своим Он прибежище» (Притчи 14:26).

**Смысл.** Страх перед Господом — это то, что помогает нам сохранять глубокую решимость повиноваться Богу даже перед лицом испытаний.

**Размышление.** Не повинуюсь ли я Слову Божьему ради самосохранения? Готов ли я покаяться и принять страх Господень? Выберу ли я любовь и послушание, даже если это будет стоить мне финансовых, социальных или даже физических потерь?

**Молитва.** Дорогой Господь, прости меня за то, что я избегал повиноваться Твоему Слову, чтобы защитить себя. Я осознаю, что я делал немудрый выбор, — Твоя защита непогрешима и пре-

бывает всегда; моя защита лишь временная. С этого момента и впредь я выбираю страх Господень; пусть он дарует мне глубокую решимость слушаться Тебя, чего бы мне это ни стоило. Спасибо за Твою силу, во имя Иисуса. Аминь.

**Исповедание.** Я вооружен святым страхом повиноваться Богу, даже если это означает, что при этом я буду страдать. Я отдаю свою душу в руки Того, Кто судит справедливо.

# Обдумай стезю для ноги твоей, и все пути твои да будут тверды.

ПРИТЧИ 4:26

## 27 | СВЕРШИЛОСЬ

В начале этой главы позвольте задать вам вопрос: можно ли полностью раскрыть потенциал любого проекта, не завершив его до конца? Ответ очевиден: нет. У нашего Господа в процессе реализации находится масштабный проект, суть которого заключается в построении Царства. Он возложил на каждого из нас ответственность за подпроекты, которые, будучи завершенными, завершат работу Его славного Царства.

Теперь, когда мы переходим к последней стороне трепета перед Божьим Словом, держите эту истину в голове. Снова перечислим первые четыре стороны и добавим к ним последнюю:

- 1. Слушаться Бога немедленно.
- 2. Слушаться Бога, даже когда в этом нет смысла.
- 3. Слушаться Бога, даже когда вы не видите личной выгоды.
- 4. Слушаться Бога, даже если это болезненно.
- 5. Слушаться Бога до конца.

Первый царь Израиля Саул — это классический пример человека, не испытывавшего трепет перед Словом Божьим. Он легко отступал от послушания, когда оно не имело смысла, выгода была неочевидной или это не служило его интересам. Из-за того, что у него не было святого страха, это часто причиняло боль

и ущерб другим людям, что характерно для любого подобного поведения.

Так было не всегда. Перед тем как стать царем, он был смиренным и богобоязненным молодым человеком — две добродетели, которые идут рука об руку. Когда Самуил, известный пророк, искал и нашел его, он сразу же сказал: «Почему ты заметил меня? Я из меньших колен Израилевых, и племя мое не малейшее ли между всеми племенами нашего колена» (1 Царств 9:21, перефраз автора). Позже весь Израиль собрался, чтобы увидеть того, кто станет их первым царем. После длительного процесса божественный выбор пал на Саула, но когда вожди его позвали, то не нашли; он прятался в укромном месте. Он не желал быть узнанным (см. 1 Царств 10:20–24).

Оказалось, что святой страх не был его сокровищем. Как и в случае с Соломоном, когда он получил успех, славу и преимущества царства, то в конце концов оставил святой страх. У большинства людей, включая царя Саула, первые признаки потери святого страха незаметны. Все начинается с пренебрежения в мелочах, которое приводит к тому, что наша совесть становится все более и более нечистой. Впоследствии, сталкиваясь с более значительными вопросами, мы не осознаем, что стали непослушными.

Так было у царя Саула. Стали проявляться признаки потери святого страха (см. 1 Царств 13:5–14), но все осложнялось тем, что одновременно с этим ему сопутствовал невероятный успех (см. 1 Царств 14:47).

Некоторое время спустя царю было велено: «иди и порази Амалика, и истреби все, что у него; и не давай пощады ему, но предай смерти от мужа до жены, от отрока до грудного младенца, от вола до овцы, от верблюда до осла» (1 Царств 15:3). Господь был готов воздать этому народу за нечестивое поведение.

Саул поднял 210 тысяч солдат. Он со своими воинами убил всех людей и всех домашних животных, кроме Агага, царя Амаликова, и лучших домашних животных (1 Царств 15:7–9).

Давайте обдумаем это как следует. Если Саул собрал такую большую армию, у амаликитян было по меньшей мере четверть миллиона граждан, поэтому, по сути, они вырезали 249 999 человек. Царь на 99,99 процента выполнил то, что должен был, но обратите внимание на Божий ответ на его *почти* полное послушание:

«Жалею, что поставил Я Саула царем; ибо он отвратился от Меня, и слова Моего *не исполнил*» (1 Царств 15:11).

Самуил обращается с этим посланием к царю и прямо называет его поведение *бунтом* (см. 1 Царств 15:23, перевод с английского). Сомнений нет, Саул *согрешил*. Давайте остановимся ненадолго и поговорим о грехе. Апостол Иоанн говорит, что грех — это беззаконие (см. 1 Иоанна 3:4). Его определение греха можно сформулировать следующим образом: *грех* — это неповиновение власти Бога. Посмотрите со следующей точки зрения: в саду Адам не прыгал в постель с проституткой, не грабил банк и никого не убивал. Он просто не подчинился тому, что сказал Бог. Таким же образом Саул решил не подчиняться *полностью* тому, что Бог повелел ему сделать.

Давайте погрузимся глубже. Когда Саулу было сказано пойти на битву, он не топнул ногой и не сказал: «Ни за что! Я не собираюсь это делать!» Большинство согласится, что такое поведение можно было бы расценивать как неповиновение. Он не пренебрег этим повелением и не обременил себя другими личными вопросами. В этом случае большинство людей сказали бы: «Он ошибся в суждениях, не поставив послушание в приоритет». Но мало кто использовал бы слово «бунт».

Подобным образом большинство подтвердит, что он поступил хорошо, выполнив свое задание на 99,99 процента, и очень мало кто расценит его поступки как бунт. Будь мы на месте Саула и получи такое исправление, многие ли из нас стали бы возмущаться: «Да вы что! Будьте благоразумны! Почему вы сосредоточились на том малом, что я не сделал, вместо того чтобы признать все, чего я достиг?» В этом свете стоит прийти к следующей истине: почти полное послушание — вовсе не послушание.

Давайте разберемся, почему были использованы такие сильные слова. Во-первых, в те дни, если бы вы были царем, победившим другой народ, и при этом взяли его царя живым, это означало иметь живой трофей в своем дворце. Он служил постоянным напоминанием о величии вашего царствования — не только для вашего эго, но и для всех, кто входил в ваш дворец.

Во-вторых, зачем оставлять лучших животных? Прежде чем ответить на этот вопрос, давайте немного усложним его. Саул позволил оставить в живых лучших животных для того, чтобы принести их Господу. Обратите внимание на этот упрек в адрес пророка: «народ пощадил лучших из овец и волов для жертвоприношения Господу, Богу твоему; прочее же мы истребили» (1 Царств 15:15). Зачем он это сделал? Может быть, он так поступил, чтобы заручиться благоволением своего народа? Это народ, который признает Господа Бога. Подумайте о взглядах воинов, священников и народа; наверняка они говорили друг другу: «У нас такой благочестивый царь, всегда ставит Бога на первое место, отдает Богу лучшее». Люди не знали, что первоначальным повелением было уничтожить абсолютно все. По сути, Саул спасал свою репутацию. Мотивацией, стоящей за его поступками, был страх перед людьми. Саул был не уверен в себе.

Сегодня в современном мире многие люди испытывают сочувствие к неуверенным людям. Однако за неуверенностью стоит наше желание быть принятыми, любимыми и уважаемыми — даже ценой неповиновения. Нам не хватает осознания, как глубоко мы приняты и любимы нашим Творцом. Неуверенность необходимо называть своим именем: опасная ловушка.

Саул не выполнил повеление из-за отсутствия святого страха. Давайте вернемся к Иисусу и Его примеру для нас. Он столкнулся с отверженностью, позором, ненавистью, изнурительным противостоянием, физическими побоями и ужасным распятием. Когда храмовая стража пришла для ареста, Его ученики попытались помешать этому и защитить Иисуса, однако Он ответил:

«Или думаешь, что Я не могу теперь умолить Отца Моего, и Он представит Мне более, нежели двенадцать легионов Ангелов? Как же сбудутся Писания, что так должно быть?» (Матфея 26:53, 54).

Послушание до конца было первостепенным для Иисуса.

Будучи старшеклассником в школе, я не был верующим, но в нашей раздевалке висел плакат, который приковывал мое внимание. Я видел его каждый день после тренировки по баскетболу. На нем был изображен спортсмен, сидящий с опущенной головой, а под ним надпись: «Я сдаюсь». Под этим изображением была картинка с изображением Иисуса, висящего на кресте, а под ней слова «Я не сдался».

Это произвело на меня, тогда неверующего, неизгладимое впечатление. Теперь она имеет для меня еще больший вес, когда я понимаю, что Иисус мог бы избежать этих ужасных пыток и мучительной смерти, но Он решил продолжать быть послушным до тех пор, пока наконец не сказал: «Совершилось». Он показал нам

пример полного послушания, чтобы довести до конца все, что Бог нам доверил.

Теперь мы можем лучше понять Его наставления ученикам, когда они взывали о возрастании их веры:

«Так и вы, когда исполните всё повеленное вам, говорите: "мы рабы ничего не стоящие, потому что сделали, что должны были сделать"» (Луки 17:10).

Его слово «всё» приобретает совершенно новый смысл. Давайте всегда повиноваться до конца.

#### = Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «Будем неотрывно смотреть на Иисуса. От начала до конца наша вера зависит от Него. Он ради предстоящей радости претерпел смерть на кресте, пренебрегши позор, и сейчас сидит по правую сторону от Божьего престола. Подумайте о Нем, испытавшем такую вражду со стороны грешников, и это поможет вам не изнемочь душою и не потерять присутствия духа» (Евреям 12:2, 3, НРП).

**Смысл.** *Почти* полное послушание — это не послушание вовсе. Иисус дал нам пример, как полностью повиноваться — до конца — во всем, что бы Бог ни доверил нам.

**Размышление.** Начал ли я с послушания Слову Божьему, но позволил развлечениям, удовольствиям, сопротивлению, неодобрению со стороны других или еще каким-то несчастьям заста-

вить меня отступить и не довести дело до конца? Как это можно изменить?

**Молитва.** Дорогой Небесный Отец, прошу Тебя простить меня за то, что я начал слушаться Твоих повелений, но не довел до конца — либо из-за небрежности, либо из-за того, что передумал, потому что не видел в этом выгоды для себя. Я каюсь в этом отсутствии святого страха и прошу Твоего прощения. Во имя Иисуса я молюсь. Аминь.

Исповедание. Я выбираю повиноваться Слову Божьему до конца.

Когда люди перестают бояться Бога, они без колебаний преступают Его законы. Страх последствий не останавливает, когда нет страха Божьего.

А. У. ТОЗЕР

### 28 | КАК ЗАГЛУШИТЬ СОВЕСТЬ

Как было сказано в предыдущей главе, первые признаки потери святого страха едва заметны, они настолько незначительны, что нам необходимо подробнее остановиться на этом важном моменте. Вы когда-нибудь испытывали внутреннее предупреждение, когда видели перед собой возможность сделать что-то сомнительное? Большинство людей понимают, что это наша совесть защищает нас, но многие не осознают, что чистота и сила нашей совести могут меняться.

Наша совесть — это дар от Бога, который ни в коем случае нельзя воспринимать легкомысленно. Это неотъемлемая часть нашего *сердца*, ее чувствительность укрепляется святым страхом и, наоборот, притупляется при его отсутствии. Нам дано предупреждение: «Больше всего хранимого храни *сердце* твое, потому что из него источники жизни» (Притчи 4:23).

Когда мне было чуть за тридцать, известный служитель предложил пообедать с ним. Когда мы обедали, он спросил меня: «Джон, как мне сохранить себя от падения, которому подверглись многие другие лидеры?»

Я чуть не поперхнулся. Зачем он задает мне такой вопрос? Я был молод, а он находился в служении дольше, чем я был спа-

сен. Но вместо того чтобы уйти от ответа, я заглянул внутрь себя и тихо спросил: «Дух Святой, что мне ему ответить?»

Почти мгновенно я услышал: «Скажи ему, чтобы он берег свою совесть как самое дорогое, что у него есть».

Я сказал, что услышал, затем вдруг из моей души полились приблизительно такие слова: «Вам будут предлагать большие возможности, но внутри себя вы будете знать, что они лицемерны, нечестны, сомнительны и способны причинить вред другим людям. Слушайте голос своей совести; не отмахивайтесь от его предостережений. Если вы будете его игнорировать, вы потеряете свою чувствительность к Богу».

В последующие дни я обнаружил, что слово «совесть» часто можно увидеть в Священном Писании, хотя прежде я об этом не знал. Только в одном Новом Завете его можно встретить около тридцати раз. Павел пишет Тимофею:

«Храни свою веру во Христа и береги свою *совесть* чистой. Ибо некоторые намеренно уничтожили свою *совесть*; в результате потерпели кораблекрушение в вере» (1 Тимофею 1:19, перевод с английского).

Потерпевшая кораблекрушение вера — это не пустяк.

Обед с пожилым служителем открыл мне глаза на весомость высказывания Павла. Оно подтверждает, почему многие не доводят дело до конца.

Ведь если Писание увещевает нас «беречь» свою совесть чистой, это означает, что изначально она находится в хорошем состоянии. Кровь Христа омывает и очищает нашу совесть (1 Тимофею 3:9; Евреям 9:9, 14). Это одно из великих преимуществ рождения свыше. Пророк Иеремия делает утверждение о нашей совести,

которое часто неверно применяют. Он говорит: «Лукаво сердце человеческое более всего и крайне испорчено; кто узнает его?» (17:9). Он говорит не о тех, кто родился свыше, обрел новую природу, воссозданную по подобию Иисуса. У людей в Ветхом Завете не было нового сердца. Но Бог обещал им: «И дам вам сердце новое, и дух новый дам вам; и возьму из плоти вашей сердце каменное, и дам вам сердце плотяное» (Иезекииля 36:26). Это случилось, когда Иисус искупил нашу природу и дал нам Свою.

Благодаря чуду становления нового человека во Христе мы имеем надежную совесть. Перед нами стоит вызов сохранить ее чистой. Поэтому теперь мы должны спросить: как мы ее оскверняем? Полное развращение не происходит в одну секунду, чаще всего оно начинается с мелких вещей и впоследствии, если не принять меры, оно заканчивается крахом. Иаков пишет нам в назидание:

«При этом будьте не только слушателями слова, но и *исполните- пями его*, иначе вы просто обманываете себя» (Иакова 1:22, НРП).

Снова лицом к лицу мы сталкиваемся с темой послушания. Мы подробно обсудили и привели доказательства, что святой страх — это немедленное и полное повиновение, даже когда оно не имеет смысла, когда польза не очевидна или когда больно. Человек, который так поступает, не может обманывать самого себя.

Давайте сделаем паузу, чтобы не упустить момент. Разумеется, можно обмануть знакомых людей, даже близких друзей и родных, но совсем другое дело — обмануть себя. В сущности, когда мы не повинуемся, мы *обманываем себя*. Мы ослабляем защиту истины, и наше чувство нравственного ориентира оказывается под угрозой. Мы меньше осознаем, что находимся в опасности.

Давайте приведем гипотетический пример данного процесса. Вы когда-нибудь на кого-нибудь клеветали? В тот момент, когда вы это делали, вероятно, вы испытывали чувство, будто в ваше нутро вонзился нож; это и есть голос вашей совести. Надеюсь, что вы услышали, покаялись и мгновенно взяли свои слова обратно. Однако часто случается так, что мы оправдываем свое поведение. Дальнейшие доводы могут звучать приблизительно так: «То, что я сказал, — это точно!» К сожалению, наши ошибочные выводы берут верх, и мы держимся этого утверждения, игнорируя внутреннее предостережение. Так мы начали процесс осквернения; чувствительность нашей совести ослабла.

В следующий раз, когда мы говорим против другого, мы не чувствуем, будто нам ножом пронзили нутро, теперь нам кажется, будто мы получили жесткий укол. Наша совесть снова заговорила, но на этот раз менее узнаваемым голосом. Теперь внутренний конфликт не такой острый; легче игнорировать это предупреждение и оправдывать свои слова. Тем не менее мы еще больше загрязнили свое сердце, и чувствительность нашей совести еще больше снизилась.

Когда мы в очередной раз говорим против кого-то, то уже не чувствуем жесткого укола, теперь это просто покалывание — едва уловимое. Нам едва ли приходится успокаивать себя доводами, потому что голос нашей совести стал очень тихим. Теперь еще легче оправдать свое поведение. Чувствительность нашей совести еще больше ослаблена.

Наконец, мы совсем ничего не чувствуем. Наша совесть зарубцевалась. Мы ослепли и утратили всякое чувство проницательности. Мы потеряли нравственный ориентир, и крах нашей веры стало неминуемым. По сути, мы обманули сами себя.

Все это можно было предотвратить через простое покаяние — полное изменение ума и сердца. Это когда мы признаем, что наша

мудрость тщетна и полностью принимаем мудрость Божью. «Скрывающий свои преступления не будет иметь успеха; а кто сознается и оставляет их, тот будет помилован» (Притчи 28:13).

Милосердие и восстановление могут произойти на любой стадии данного процесса, но отсутствие святого страха задерживает нашу реакцию. Мы подвергаем себя риску, так как наше сердце становится менее и менее восприимчивым к убеждениям нашей совести.

Мудрый человек всегда быстро отвечает покаянием на предупреждения своей совести; он знает, что промедление опасно.

Есть много людей — как в библейской истории, так и в наши дни, — которые не спешат прислушаться к голосу своей совести. Это можно сравнить с игрой в «русскую рулетку». Вы могли бы избежать кораблекрушения, но как вы узнаете, что вы переступили грань, когда ваши чувства перестали говорить? Исчез голос, который предупреждает: «Если ты проигнорируешь меня еще один раз, я замолчу». Павел горько сокрушается, говоря:

«Дух же ясно говорит, что в последние времена отступят некоторые от веры, внимая духам обольстителям и учениям бесовским, через лицемерие лжесловесников, сожженных в совести своей» (1 Тимофею 4:1, 2).

Обожженная кожа человека теряет всякую чувствительность. Точно так же и наша совесть. Теперь мы проецируем себя противоположно тому, кто мы есть, без какого-либо осуждения. Вот что случилось с Ананией, Сапфирой, царем Саулом и многими другими.

Другое последствие сожженной совести в том, что она все закрывает в себе. Если обжарить мясо на огне, оно не даст соку

вытечь из него. Павел пишет: «Истину говорю во Христе, не лгу, свидетельствует мне *совесть* моя в Духе Святом» (Римлянам 9:1). Если верующий сжег свою совесть, значит, он больше не может общаться с Духом Святым. Его свидетельство не может достичь души, точно соки, которые не могут вытечь из обжаренного мяса. Он остается без жизненных ориентиров. Его путь ведет к разрушению.

В заключение послушайте парочку из многочисленных высказываний Павла: «Братия! я всею доброю *совестью* жил пред Богом до сего дня» (Деяния 23:1), «Посему и сам подвизаюсь всегда иметь непорочную совесть пред Богом и людьми» (Деяния 24:16). Таким образом, давайте усердно оберегать наши сердца.

#### = Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «Так давайте приблизимся к Богу с искренними сердцами, в полноте веры, кроплением очистив сердца от порочной совести и омыв тела чистой водой» (Евреям 10:22, НРП).

**Смысл.** Чистоту и силу нашей совести можно изменить. Наша чувствительность укрепляется святым страхом и, напротив, притупляется его отсутствием.

**Размышление.** Наша совесть очищена кровью Иисуса Христа. Какая духовная дисциплина поможет мне сохранить чистую совесть?

**Молитва.** Дорогой Небесный Отец, я прощу прощения за те случаи, когда я пренебрегал своей совестью и шел против нее.

Я сожалею о том, что тщательно не оберегал ее. Я каюсь и прошу Твоего прощения. Прошу Тебя, очисти меня кровью Иисуса. Восстанови во мне чистую совесть, нежную и чуткую к Твоему голосу и водительству. Да буду я скор на послушание Тебе во всем. Во имя Иисуса. Аминь.

**Исповедание.** Я буду усердно оберегать мое сердце и чутко прислушиваться к водительству и голосу моей совести.

## Близость с Богом

НЕДЕЛЯ 5

Я лучше заплачу цену, чтобы лично слышать голос Бога, независимо от того, какими бы трудными ни были обстоятельства, чем буду вынужден мириться с тем, чтобы всегда слышать Его из вторых рук.

ДЖОЙ ДОУСОН

## 29 | ГДЕ НАЧИНАЕТСЯ БЛИЗОСТЬ

Святой страх растет в нас по мере того, как мы постигаем славу Божью, он очищает наши побуждения, освобождает нас от страха перед людьми и порождает истинную святость в нашей жизни. Проявление святого страха — это немедленное и полное послушание Богу независимо от того, видим ли мы причину или выгоду, или понимаем, как это болезненно.

Теперь, зная об этом, мы можем перейти к обсуждению преимуществ этого уникального дара, и в этом разделе мы сосредоточимся на том, что несомненно является величайшим из всех благ: близость (или интимность) с Богом.

Слово *интимный* происходит от двух латинских слов: *intus*, что значит «внутренний», и *intimus*, что значит «глубинный, тайный»<sup>23</sup>. Соединив эти два слова, мы получаем словосочетание «сокровенные тайны». Это дает хорошее представление о близости как *интимности*, то есть задушевной связи между двумя близкими друзьями на гораздо более глубоком уровне, чем простое знакомство с человеком, которого вы знаете лично, но не так хорошо.

Близкое знакомство — это улица с двухсторонним движением; обе стороны должны знать о сокровенных желаниях и мыслях друг друга. В отношении близости с Богом давайте рассмотрим как Его, так и нашу точку зрения, начав с Его. Давид пишет:

«Господи! Ты испытал меня и знаешь» (Псалом 138:1).

Слово *испытал* на иврите «хакар», что означает «исследовать, выяснять, выявлять». Оно идеально описывает необходимые условия для близких отношений с другим человеком. Время и усилия, которые не тяготят, а радуют, отдаются изучению внутренних мыслей и побуждений человека.

Я наслаждаюсь близкими отношениями в своем браке с Лизой. Когда мы поженились, я не очень хорошо знал, какие у нее желания, стремления, увлечения или что, к примеру, вызывает у нее омерзение. Мне понадобилось некоторое время, чтобы познать ее (что я делал с большим наслаждением) и узнать ее сокровенные мысли и желания. Выражаясь простыми словами, требуются целенаправленные умственные, эмоциональные и физические усилия, чтобы стать близким человеком со своим супругом.

Следующее слово, представляющее для нас интерес в вышеприведенном стихе, — *знаешь*. На иврите это слово «йада». В Ветхом Завете оно чаще всего используется, чтоб передать значение близости. Например, в Бытии (4:1) написано: «Адам познал [йада] Еву, жену свою; и она зачала». Дух Святой использует слово «йада», чтобы показать максимальную близость между двумя людьми на земле. В сущности, Давид говорит: «Господь, Ты очень глубоко меня знаешь».

Давид использует оба слова, «хакар» и «йада», чтобы дать нам яркий образ, как Бог ищет и постигает сокровенные желания

и мысли всех, с кем Он жаждет близких отношений. Опять же, говоря о наших с Лизой отношениях, могу сказать, что теперь, спустя годы, проведенные вместе, я очень много знаю о ней. Я знаю не только ее сокровенные желания, как уже было упомянуто выше, но также ее привычки, реакцию на определенные обстоятельства, что она предпочитает делать в свободное время, над чем любит работать, и этот список можно продолжать бесконечно. Точно так же Давид подробно описывает:

«Ты знаешь, когда я сажусь и когда встаю; Ты разумеешь помышления мои издали. Иду ли я, отдыхаю ли — Ты окружаешь меня, и все пути мои известны Тебе. Еще нет слова на языке моем, — Ты, Господи, уже знаешь его совершенно» (Псалом 138:2–4).

Бог знает самые интимные подробности о нас сверх человеческого разумения. Путем исследования (хакар) Бог прилагал усилия, чтобы изучить, искать и отыскать Давида, и Он делает по отношению к нам то же самое, но только на гораздо более высоком уровне, нежели я последние сорок лет с Лизой. Более того, всего через несколько стихов мы подходим к ошеломляющему утверждению, что количество мыслей Бога о каждом из нас в отдельности превосходит число всех песчинок на земле (ст. 18). Если бы я размышлял об особенностях, предпочтениях, чаяниях Лизы и о том, что ей неприятно, каждые двенадцать секунд за последние сорок лет и прибавлял по одной песчинке к каждой мысли, то их набралось бы не более коробки из-под обуви! Божьи мысли о каждом из нас превосходят по числу все песчинки на планете, и Он ни за что бы не стал преувеличивать, потому что иначе это было бы ложью, а Бог не может лгать. Это потрясающе! Начинаете ли вы теперь постигать Его стремление знать о нас все?

Он глубоко жаждет быть близким с каждым из нас. Позвольте мне подчеркнуть, что настоящая близость возникает, когда *обе* стороны, а не одна, хорошо знают друг друга. Как Он исследует наши сокровенные мысли, так и мы должны страстно искать развития истинной близости. Моисей стремится к этому уровню взаимоотношений, взывая:

«Ты сказал: "Я знаю [йада] тебя по имени, и ты приобрел благоволение в очах Моих"; итак, если я приобрел благоволение в очах Твоих, то молю: открой мне путь Твой, дабы я познал [йада] Тебя, чтобы приобрести благоволение в очах Твоих» (Исход 33:12, 13).

Бог не просто знает нас по номеру среди множества людей; Он знает нас лично, индивидуально, по имени. В приведенном выше стихе мы видим, что Моисей хочет, чтобы это было взаимно; его страстное желание заключается в том, чтобы идти дальше в познании Бога. Он хочет близких взаимоотношений, не только чтобы Бог глубоко знал его, но так же чтобы Моисей глубоко знал Бога. Как же насчет нас? Нам сказано: «Приблизьтесь к Богу, и приблизится к вам» (Иакова 4:8).

После всего вышесказанного, я думаю, теперь вы слышите призыв — нет, крик, — исходящий из сердца Бога. С каждым мгновением он усиливается: «Почему ты держишься на расстоянии, тогда как мог бы быть близко со Мной?» По сути, нас извещают, что мы сами определяем уровень нашей близости с Богом. Позвольте мне сказать более простыми словами: вы определяете, насколько близки вы будете с Богом, а не Он! Итак, какую же роль во всем этом играет страх Божий? В Библии написано:

«Начало познания — страх Господень» (Притчи 1:7, перевод с английского).

Познание чего? О каких знаниях говорит автор — о медицинских, научных, исторических или другого рода академических знаниях? Многие университеты полны таких знаний, тем не менее в них мало либо совсем нет страха Божьего. Относится ли это к социальным или политическим знаниям? Нет, мирские пути — глупость для Бога. Познание Библии? Вовсе нет, потому что фарисеи были экспертами в области знания Священного Писания, но не боялись Бога и не угождали Ему. Ответ скрывается в следующих словах:

«Бойся Господа, и обретешь познание Бога» (Притчи 2:5, перевод с английского).

Слово *познание* по определению «Словаря библейских языков» означает «информация о человеке с сильным намеком на отношения с ним». В «Полном толковом словаре Вайна» говорится, что это слово означает «иметь близкие эмпирические знания о Нем [Боге]». Другими словами, обещание говорит нам, что *страх Господень* — начало близкого познания Бога.

Истина в том, что мы даже не начнем познавать Бога на близком уровне, пока не будем бояться Его, — это точка отсчета. Если вы отправляетесь в путь не из точки отсчета, вы не сможете пройти этот путь. Если я начну стометровый забег в пятидесяти метрах от стартовых блоков, я не смогу принять участие в соревновании и совершить забег. То же самое в наших отношениях с Богом — без святого страха невозможно познать Его досконально. К счастью, Он дал нам путь, чтобы глубоко познать Его, но пойдем ли мы по нему?

Помните, что благодаря страху Господнему мы уходим от зла и *беззакония*. В свете этого утверждения теперь подумайте о предсказании Иисуса, что в день суда множество людей будут шоки-

рованы. Эти мужчины и женщины называют Иисуса своим Господом, но они услышат, как Он скажет им: «Я никогда не *знал* вас; отойдите от Меня, делающие *беззаконие*» (Матфея 7:23). Слово *знал* — «гиноско» на греческом языке, то же самое, что на иврите «йада». Иисус скажет тем, у кого нет святого страха: «Я никогда не знал вас». Это представляет собой серьезную проблему, которую исследуем в следующей главе.

#### = Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «Сердце мое говорит от Тебя: "ищите лица Моего"; и я буду искать лица Твоего, Господи» (Псалом 26:8).

**Смысл.** Истинная близость возникает, когда не только одна, но обе стороны хорошо друг друга знают.

Размышление. Подумайте о любимом человеке, с которым вам нравится находиться рядом. Насколько хорошо без слов вы понимаете, что он думает и чувствует? Насколько хорошо вы предугадываете его реакции на различные ситуации? Вы ненароком открыли это, или вам понадобилось время, чтобы исследовать и размышлять о желаниях своего близкого друга? Теперь подумайте, что Божьим мыслям о вас нет числа. О чем это говорит? Что произойдет, если вы будете искать и размышлять о желаниях и чувствах Бога больше, чем о желаниях и чувствах своего самого близкого друга?

**Молитва.** Дорогой Господь, я понимаю, что пренебрегал величайшим приглашением, которое когда-либо получал: иметь

близость с Тобой. Слишком многим вещам я позволял вставать у меня на пути и красть время развития этой близости с Тобой. Я с радостью решаю изменить ситуацию. Когда я буду открывать Библию, чтобы читать, молиться и размышлять, дай мне познавать Тебя на глубоком интимном уровне. Я прошу об этом во имя Иисуса. Аминь.

**Исповедание.** Я выбираю стремление познавать Иисуса так же глубоко, как Он выбрал познавать меня.

# Есть пути, которые кажутся человеку прямыми, но конец их — путь к смерти.

ПРИТЧИ 16:25

### **30 | НЕ ТОТ ИИСУС**

Зачастую, чтобы лучше разобраться в том или ином вопросе, полезно посмотреть на противоположное тому, что мы хотим узнать. Итак, прежде чем продолжить дальнейшее обсуждение темы близости с Богом, давайте рассмотрим ее обратную сторону, проиллюстрировав следующей историей.

Я только прилетел на Гавайи, чтобы выступить на конференции лидеров. Мой гостиничный номер еще не был готов, поэтому я нашел место для отдыха под зонтом у бассейна. Так случилось, что женщина-предприниматель, которая приехала для участия в другой конференции, тоже ожидала свой номер. Мы разговорились, и как только она узнала, что я христианский автор и служитель, то начала подробно рассказывать о своих отношениях с Иисусом.

Не прошло и пары минут, как стало ясно, что она не знала Иисуса. Она продолжала уверенно рассказывать, во что она *верит*, но едва ли что-то из ее рассказа соответствовало Священному Писанию. Я молча попросил мудрости у Святого Духа, и в течение нескольких секунд Он открыл мне, что ей сказать.

Как только она закончила, я спросил: «Вы видите того мужчину, сидящего на другой стороне бассейна?»

С удивлением на лице (скорее всего, от внезапной смены темы разговора) она ответила: «Вижу, а что?»

Я бодро сказал ей: «Его зовут Джим, он из Фресно, Калифорния. Он строго соблюдает веганскую диету и мечтает попасть в сборную США по водному поло. Он занимается в бассейне и в тренажерном зале по три часа в день. Он увлекается пиклболом, прыжками с парашютом и рисованием. Джим женат на той женщине, что стоит рядом с джакузи; ее зовут Бет, и она на десять лет моложе его».

Заинтригованная тем, как хорошо я его знаю, она спросила: «Он тоже участник вашей конференции?»

Я быстро ответил: «Нет, мэм».

Ее любопытство усилилось, и она спросила: «Откуда же тогда вы так хорошо знаете Джима?»

Тогда я повернулся, посмотрел ей прямо в глаза и сказал: «Мы с ним не знакомы».

Ее выражение лица изменилось, на нем отразилась тревога, может быть, даже беспокойство. Возможно, она задалась вопросом: не преследую ли я этого человека и не являюсь ли частным детективом или даже правительственным агентом?

Я на мгновение умолк, а затем уверенно сказал: «Я *верю*, что он таков».

Она потеряла дар речи.

Я продолжил: «Вы только что с большой уверенностью говорили о вашей *вере в то*, какой Иисус, но почти все, что вы о Нем сказали, — неправда; это все противоречит тому, чему учит Библия. Я знаю это, потому что я знаю Его». Наш разговор закончился по ее инициативе, но было видно, что она потрясена.

Апостол Павел произносит поразительные слова в церкви, которую он глубоко любит: «Если к вам кто-либо приходит и возвещает вам не Того Иисуса, Которого мы возвещали, или если вы получаете не Того Духа, Какого вы уже получили, или не ту Радост-

ную весть, которую вы уже приняли, — то вы все это прекрасно терпите» (2 Коринфянам 11:4, НРП). Он не говорит «не того бога», но говорит «не Того Иисуса». Очевидно, они *верят в* Иисуса, но они не *знают* Его. Почему? Они верят во все, что им нравится, и, следовательно, живут в отчуждении от настоящего Иисуса. Это сделать нетрудно; Господь невидим, поэтому вы можете изменить Его природу по своему вкусу.

Израильтяне поступали похожим образом. Исход из Египта — это прообраз спасения от мира. Написано: «И все <...> пили из духовного последующего камня; камень же был Христос. Но не о многих из них благоволил Бог» (1 Коринфянам 10:4, 5). Можно привести множество причин, по которым Бог недоволен ими, но все сводится к главному смыслу: они непослушны Божьему Слову — в них отсутствует святой страх.

Когда Моисей был на горе сорок дней, Аарон, вождь, который остался с народом, изготовил золотого тельца. Мы смотрим на это и кричим: «Идолопоклонство!» Действительно верно, однако многие не осознают, что Аарон и весь народ называли тельца «элохим». Это слово 2606 раз встречается в Ветхом Завете. Оно может обозначать лжебогов, но в девяти из десяти случаев оно относится к Иегове — единственному истинному Богу. Например, в первой главе Бытия оно встречается тридцать два раза. В первом стихе Библии написано: «В начале сотворил элохим небо и землю».

Мы легко можем определить, называют ли они тельца элохим — Бог Всемогущий или элохим — ложный бог. Доказательство мы видим в том, что Аарон называет тельца Яхве (см. Исход 32:5). Это священное имя нашего единственного истинного Бога, и оно нигде больше в Библии не используется как имя ложного бога, кроме как здесь. Аарон и народ не называют тельца осирисом, ваалом, исисом или еще каким-нибудь именем лжебога. Они

восклицают: «Вот *Яхве*, который вывел нас из Египта» (Исход 32:4, перефраз автора).

Как они могли так заблуждаться? Почему они не знали истинного живого Бога, как Моисей? Они видели Его чудеса, они следовали за Его столпом облачным и огненным. Ответ несложный. За несколько месяцев до этого, когда Бог спустился на гору, чтобы представить Себя, они отступили и закричали Моисею: «Приступи и ты и слушай все, что скажет тебе Господь, Бог наш, и пересказывай нам все, что будет говорить тебе Господь, Бог наш, и мы будем слушать и исполнять» (Второзаконие 5:27).

Я могу лишь представить себе полное разочарование Моисея. Он не может постичь, почему они не испытывают желания побыть в Божьем присутствии. Как это возможно? Обеспокоенный, Моисей обращается к Господу, ожидая получить ответы, но слова Бога наверняка удивили Моисея: «Слышал Я слова народа сего, которые они говорили тебе; все, что ни говорили они, хорошо» (Второзаконие 5:28).

Моисей ошеломлен. Скореее всего, он подумал: «Минуточку! Это хорошо? В кои-то веки эти ребята действительно правы?» Я представляю, как он отвечает Богу примерно следующее: «Почему они не могут прийти в Твое присутствие и близко познать Тебя, как я?» Бог отвечает ему, но Его слова разбивают сердце:

«О, если бы сердце их было у них таково, *чтобы бояться Меня*» (Второзаконие 5:29).

Бог сокрушается. Если бы они ходили в святом страхе, они смогли бы прийти в Его присутствие и почувствовать кровное родство. Это, в свою очередь, придало бы им сил повиноваться и принесло блага им и их детям. Затем Бог дает Моисею наставление:

«Пойди, скажи им: "возвратитесь в шатры свои"; а ты здесь останься со Мною, и Я изреку тебе» (Второзаконие 5:30, 31).

Это одновременно приводит в душевное смятение и ободряет. Вначале — о душевном смятении. Самый мрачный час израильтян был не тогда, когда они построили тельца, и не тогда, когда соглядатаи принесли нечестивый отчет, из-за которого народ не вошел в землю обетованную. Нет, самый мрачный час для них был другим. Бог вывел их из Египта (мира) ради того, чтобы привести их к Себе, чтобы они смогли познать Его, как Он знал их, — близко. Однако они упустили этот момент из-за отсутствия святого страха. Трагедия!

С другой стороны, для Моисея это был волнующий момент, потому что он получил приглашение встать рядом с Богом и услышать Его слова напрямую из Его уст. Он был приглашен познать Бога через личные отношения с Ним, в то время как народ возвращался к своим шатрам.

Женщина у бассейна провозглашала не Того Иисуса, коринфяне служили не Тому Иисусу, Израиль следовал не за Тем Всемогущим Богом. Вы видите закономерность? Мы можем создать божество, назвать его Иисусом и при этом не знать реального Иисуса, сидящего по правую руку от Бога. И что еще более обескураживает, так это то, что Израиль и коринфская церковь испытали проявленную силу Господа и чудеса в ответах на их молитвы.

Теперь давайте вернемся к большой группе людей, которые провозгласят Иисуса своим Господом на суде, но, к великому сожалению, услышат, как Он скажет им те же слова, какие Бог сказал Моисею про израильтян: «Отойдите от Меня». Нам будет полезно более внимательно рассмотреть пророческие слова Иисуса о том, что с ними произойдет. Как сказано в начале этой главы, это позволит нам лучше понять важность святого страха для близости с нашим Господом и Учителем. Мы сделаем это в следующей главе.

#### : Сделайте это личным :

**Библейский стих.** «Она [Благая весть] спасительна для вас, если только твердо придерживаетесь того, что я вам возвещал, а иначе ваша вера напрасна» (1 Коринфянам 15:2, НРП).

**Смысл.** Можно верить всем своим сердцем в кого-то или что-то напрасно.

Размышление. Как мне точно узнать, что я верю в истинного Иисуса, а не фальшивого? Могу ли я быть уверен, что верю в истинного Иисуса, потому что мои проповедники учат о Нем? Но подумайте, разве не Аарон был учителем и предводителем народа Израиля, который однажды направил не туда? Могу ли я быть уверен, что верю в действительного Иисуса, потому что читаю Библию? Но, подумайте, разве фарисеи не поступали так же? Как же мне узнать?

**Молитва.** Отец, во имя Иисуса я прошу, чтобы мне не только знать истину, но и любить ее. Я выбираю принять Твое живое Слово как главный авторитет и слушаться его независимо от того, понимаю его или нет. Поступая таким образом, я имею Твое обетование, что я не обманусь. Когда я читаю и исполняю Твое Слово, пусть оно читает меня, пусть оно открывает мне, кто я и Кто мой Господь Иисус. Я прошу об этом во имя Иисуса. Аминь.

**Исповедание.** Я выбираю верить Слову Божьему независимо от того, понимаю я его или нет.

Всякий день простирал
Я руки Мои к народу
непокорному, ходившему
путем недобрым, по своим
помышлениям.

ИСАИИ 65:2

## 31 | Я НЕ ЗНАЮ ВАС

Мы будем лучше понимать и ценить *близость с Богом*, если продолжим рассматривать ее противоположность. Наша тема в предыдущей главе, как и в этой, — горькая пилюля, которую трудно проглотить. Тем не менее предостережения в Священном Писании, о которых мы говорим, на самом деле являются дарами любви и защиты от нашего заботливого Отца. Слова, сказанные Иисусом, вселяют в нас святой страх, который удержит нас близко к Подателю жизни до конца.

Священное Писание ясно предупреждает нас, что в последние дни будет провозглашено и широко распространится Евангелие, предлагающее поддельное «спасение Господством». Другими словами, людям предлагают отношения с Иисусом без обязательства безоговорочно подчиняться Его Слову. Это противоречит святому страху и предлагает вымышленного Иисуса, который ничем не отличается от того, которого приняли многие коринфяне, и в чем их за это упрекал Павел.

После того как Павел обличает этих греческих «верующих» за то, что они последовали не за Тем Иисусом, он обращает внимание на состояние их сердец, из-за которого они начинают поклоняться вымышленному спасителю. Вот что он пишет: «Многих, кто согрешил прежде, но так и не раскаялся в своей нечистоте,

разврате и распутстве, в которых были повинны» (2 Коринфянам 12:21, НРП). Они исповедовали Иисуса Господом, но не жили по Его Слову.

В ранней Церкви это было редким явлением, но в нашей современной западной Церкви широко распространено. Последствия этого учения сводят «Господа» до простого титула, а не позиции, которую Он занимает в жизни людей. Иисус пророчествует:

«Не всякий, говорящий Мне: "Господи! Господи!", войдет в Царство Небесное, но исполняющий волю Отца Моего Небесного» (Матфея 7:21).

Иисус признает людей, которые исповедуют Его своим Господом, а не тех, кто почитает Мохаммеда, Джозефа Смита, Будду, Хари Кришну, Конфуция или другого лжепророка нашей эпохи. Заметьте, что слово «Господь» повторяется в этом стихе. Если в Священном Писании слово или фраза повторяется дважды, это неслучайно. Автор усиливает акцент на ней. Однако в подобных случаях дело не просто в усилении, но в интенсивности эмоций. Например, когда царь Давид получил известие о гибели его сына от рук воинов Иоава, он реагирует очень эмоционально: «А царь закрыл лицо свое и громко взывал: сын мой, Авессалом! Авессалом, сын мой, сын мой!» (2 Царств 19:4). Возможно, он не говорил дважды «сын мой», но он настолько остро чувствовал боль от потери сына, что автор дважды повторил его слова.

Точно так же Учитель передает сильные чувства людей к Нему. Они не просто согласны с учением, что Иисус Христос — Сын Божий; они эмоционально вовлечены и горячо исповедуют свою веру. Мы говорим о людях, которые счастливы быть «христиа-

нами», скорее всего, о тех, кто проявляет эмоции, выражая свою веру, и даже плачет во время богослужений.

Они не только глубоко переживают за дело Христа, но и вовлечены в служение Ему:

«Я вижу сейчас, как на последнем суде тысячи людей с гордостью устремятся ко мне и скажут: "Учитель, мы проповедовали послание, мы изгоняли бесов, о наших супердуховных проектах говорили все"» (Матфея 7:22, перевод с английского).

Я использую здесь Библию в перефразе «The Message», потому что он лучше всего передает, что эти люди — не сторонние наблюдатели. Они напрямую участвуют в работе своих церквей либо просто поддерживают их. Они также горячо отстаивают свою веру в Евангелие — «Мы проповедовали Весть». По сути, они участвовали в том, чтобы менять жизнь людей к лучшему.

В этой перефразированной версии используется слово *тысячи*, но практически во всех остальных переводах используется слово *многие*. По-гречески это «полюс», означает «большое число, количество, сумма», и часто это слово используется в значении «большинство». В любом случае Иисус говорит не о маленькой группе людей, но о большинстве тех, которые верят в учение Евангелия. Они называют Его Господом, они вовлечены эмоционально, отвечают на Его послание и активно участвуют в христианском служении. Мы могли бы легко назвать их истинными христианами. Так что же является фактором разделения? Чем они отличаются от истинных верующих? Иисус говорит нам:

«И тогда объявлю им: "Я никогда не знал вас; отойдите от Меня, делающие беззаконие"» (Матфея 7:23).

Ключевая фраза — «делающие беззаконие». Опять же, беззаконное поведение не соответствует авторитету Божьего Слова. Эти мужчины и женщины спотыкаются не периодически, время от времени; но, как правило, всякий раз, когда им выгодно, они пренебрегают Божьим Словом, игнорируют его и не слушаются — в них отсутствует святой страх.

Отметим, что Иисус сказал: «Я никогда не *знал* вас». В предыдущей главе мы уже подчеркнули, что слово *знал* — это греческое слово «гиноско», которое имеет то же самое значение, что и еврейское слово «йада»: близко знать кого-то. У них никогда не было с Ним настоящих близких отношений. Хотя они называют Его Господом и Учителем, это всего лишь титул, потому что они не слушаются Его повелений. Иоанн пишет:

«Мы можем быть уверены, что знаем [гиноско] Его, если соблюдаем Его повеления. Если кто-то говорит: "Я знаю [гиноско] Его", но не соблюдает Его повелений, тот лжец, и истины в нем нет» (1 Иоанна 2:3, 4, НРП).

Это прекрасно согласуется с тем, как Иисус сказал: «Вы сможете узнать людей по их поступкам» (Матфея 7:20, перевод с английского). Поступки — это не христианское служение, произнесение послания или посещение церкви, ибо те, кто отворачивается, будут обладать этими качествами.

Скажу так: несомненно вы найдете все эти качества в истинном верующем; более того, не имея их, невозможно быть по-настоящему верующим. Однако наличие этих качеств не означает, что человек является настоящим чадом Божьим. Определяющий фактор заключается в том, послушен ли человек Его словам?

Этой темой Иисус завершает Свою знаменитую Нагорную проповедь. В заключение Своей ошеломляющей речи Он говорит:

«Итак, всякого, кто слушает слова Мои сии и исполняет их, уподоблю мужу благоразумному, который построил дом свой на камне; и пошел дождь, и разлились реки, и подули ветры, и устремились на дом тот, и он не упал, потому что основан был на камне. А всякий, кто слушает сии слова Мои и не исполняет их, уподобится человеку безрассудному, который построил дом свой на песке; и пошел дождь, и разлились реки, и подули ветры, и налегли на дом тот; и он упал, и было падение его великое» (Матфея 7:24–27).

Если рассмотреть эти две группы, мы увидим, что все сводится к одной простой разнице. Он заключает, что обе группы слышат Его слова, но первая группа исполняет их; вторая группа не исполняет их, либо можно сказать, что первая группа трепещет перед Божьим Словом (боится Бога), а вторая не трепещет перед Божьим Словом (не боится Бога).

Иисус ясно показывает, что внешне эти две группы очень похожи друг на друга. В группе, лишенной крепкого основания, их вера в христианское учение, горячее признание Иисуса Господом и активное христианское служение символизируют то, как они строят свою жизнь, свой дом. Группа, которая имела твердое основание, имела все те же качества, за исключением того, что они повиновались Его словам, как если бы это была их собственная воля. Оба «дома» сделаны из одного и того же материала, одних и тех же учений. Оба выглядят идентично в поклонении и служении. Разница заключается в основании — оно невидимое. Одна группа индивидуально переживает близость с Богом, другая этого не делает.

Близость с Богом обещана тем, кто ходит в святом страхе. В следующих нескольких главах мы увидим эту потрясающую привилегию, предложенную нам с вами.

#### = Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «Благодать и мир вам да умножится... Как от Божественной силы Его даровано нам все потребное для жизни и благочестия... дарованы нам великие и драгоценные обетования, дабы вы через них соделались причастниками Божеского естества, удалившись от господствующего в мире растления похотью» (2 Петра 1:2–4).

**Смысл.** Доказательством того, что человек находится в отношениях с Иисусом, служит то, что он наделен силой, превышающей Его собственную способность соблюдать Его Слово. Это наделение силой иначе называется благодатью Господа.

**Размышление.** Пытаюсь ли я повиноваться словам Иисуса своими собственными силами, или я полагаюсь в этом на Его благодать, обетования и божественную природу? Как я могу больше полагаться на Его способности, нежели на свои собственные?

**Молитва.** Отец, прости меня за то, что я пытался повиноваться Твоему Слову своими собственными силами. С этого момента впредь я провозглашаю Иисуса первейшим Господом в моей жизни. Все, что говорит Твое Слово, — главная истина в моей жизни. Я буду полагаться исключительно на Твою благодать, дарящую мне силу, и переданную мне божественную природу, что-

бы ходить Твоими путями. Это путь, который мы пройдем вместе в тесном общении. Я так благодарен Тебе за приглашение в эту великолепную жизнь. Во имя Иисуса. Аминь.

**Исповедание.** Я буду ходить верой в Его способности. Я больше не буду полагаться на свою способность, но буду сотрудничать с Его силой.

Мы никогда не бываем просветлены или удивлены тем, что исходит из наших собственных мыслей. Но когда Бог говорит, в этом всегда есть элемент изумления и благоговения.

ДЖОЙ ДОУСОН

# 32 | ТАЙНА ГОСПОДА

Последние две главы были трудными, напряженными и отрезвляющими. Это мучительно и страшно осознать, что многие, кто ожидает услышать, как Иисус скажет: «Войдите в радость Господина», услышат: «Отойдите от Меня». Нет большего обольщения, чем думать, что вы в отношениях с Богом, а на самом деле не быть в них. Эти мужчины и женщины внезапно придут к ужасному откровению о своей глупости, из-за которой они «использовали Бога», вместо того чтобы быть «с Ним едиными». Они использовали Его Слово для своей выгоды, вместо того чтобы испытать великую любовь, проявляющуюся в послушании Его Слову. С великой любовью Иисус предостерегает нас от этого ужасного явления, чтобы защитить нас от погружения в состояние равнодушного или обманутого человека.

Теперь, когда мы разобрались с представлением о противоположной стороне близости, давайте с радостью начнем разговор о красоте пребывания в истинной близости с нашим Творцом. Мы начнем с того, что рассмотрим сценарий, который займет для нашего исследования несколько следующих глав.

Вначале позвольте мне задать вам вопрос: можно ли быть в Царстве (не слышать ужасающих слов «отойдите от Меня»), но

при этом все равно упустить возможность иметь близкие отношения с Богом? Быстрый ответ — да. Но давайте исследуем это в Писании, и для начала я поделюсь одним из своих любимых псалмов.

«Тайна Господня — боящимся Его, и завет Свой Он открывает им» (Псалом 24:14).

Еврейское слово тайна — «сод» и означает «собрание». В греческом словаре оно также означает «конфиденциальность» и лежит в основе этого термина. Поэтому, в сущности, псалмопевец говорит не о каком-то одном секрете, но, скорее, о тайном совете Бога, или ради наших целей мы просто назовем его *тайнами* (множественное число). В Писании говорится: «Бог делится Своими тайнами с теми, кто боится Его».

Теперь задайте себе вопрос: с кем вы делитесь своими тайнами — со знакомыми или близкими друзьями? Я уверен, что вы ответили: с близкими друзьями. Точно так же и Бог; Он делится Своими тайнами с близкими закадычными друзьями, а Его близкие друзья — это люди, которые приняли святой страх. В переводе ESV (English Standard Version) написано: «Дружба Господа — для боящихся Его» (перевод с английского).

Не каждому Бог — друг. Позвольте мне сформулировать это более конкретно: не каждому человеку, посещающему церковь, Бог является другом. Чтобы расширить эту мысль, давайте начнем с Ветхого Завета. В нем есть два человека, каждый из которых назван другом Божьим: Авраам и Моисей. Есть ли другие? Конечно: Ной, Даниил, Есфирь, Иосиф, Давид, Иов, Енох, Исаия и многие другие, кто тесно общался с Богом. Однако жизнь этих двух человек является примером пути, который ведет к дружеским отношениям с Господом.

Давайте начнем с Авраама. Почему он назван другом Божьим? Когда ему было семьдесят пять лет, Бог обещал исполнить величайшее желание его сердца — дать ему сына. Однако это произошло не сразу. Он ждал еще двадцать пять лет, прежде чем Сарра, его жена, чудесным образом родила Исаака. Можете ли вы представить себе ту глубокую благодарность и безмерную сладость столь долгого ожидания этого события?

Я уверен, что отношения между отцом и сыном становились крепче с каждым годом. Его огромное богатство не шло ни в какое сравнение с его восхищением сыном. Для Авраама ничто не значило больше — даже его собственная жизнь.

Но затем однажды без всякого предварительного предупреждения Бог говорит Аврааму в молитве: «Возьми сына твоего, единственного твоего, которого ты любишь, Исаака; и пойди в землю Мориа и там принеси его во всесожжение на одной из гор, о которой Я скажу тебе» (Бытие 22:2).

Что?! Убить самого дорогого человека или уничтожить самую дорогую вещь в своей жизни только потому, что Бог сказал это сделать и даже не объяснил причину? Вы серьезно? Можете ли вы представить себе, какой шок испытал Авраам, когда услышал эти слова? Он и представить себе не мог, что Бог попросит его о чемто подобном. Он потребовал от Авраама больше, чем его собственная жизнь, — Он попросил его сердце. В этом не было никакого смысла.

Позвольте мне подчеркнуть эту важную мысль: *мы* знаем, что это было испытание. В Священном Писании ясно написано: «Спустя какое-то время Бог подверг Авраама испытанию» (ст. 1, НРП). Но вот в чем минус чтения исторического повествования, которое уже состоялось: мы знаем исход; большинство верующих уже слышали об этом или несколько раз читали. Но мы забываем, что

Авраам не знал о том, что это было испытание! Мы никогда не узнаем, когда Бог нас испытывает, пока не пройдем испытание до конца. Может быть, у вас и получится списать во время контрольной работы в школе, но никто не сможет обмануть на экзаменах, приготовленных Богом. Если мы не выполнили домашнюю работу по пребыванию в Его Слове ради освящения наших сердец, нам будет трудно сдать экзамен, какими бы умными мы ни были!

Если бы потомки Авраама знали о тех случаях, когда Бог испытывал их в пустыне, они не смогли бы пройти испытания. У Авраама было что-то другое, что-то такое, чего не было у его потомков: священный страх.

Я обожаю ответ Авраама на крайне трудное повеление Бога: «На другой день рано утром Авраам встал» (Бытие 22:3). Он сразу приступил к делу. Он не раздумывал над этим вопросом несколько дней и недель; он не обратился к друзьям, чтобы узнать их мнение. Он не стал игнорировать Божье повеление или противиться ему. Он, Исаак и двое его слуг встали рано утром на следующий день, собрали вещи и отправились в путь.

Может быть, ему было немного легче действовать после того, как он услышал глас Божий в предыдущий вечер, но как ему быть сейчас, через два с половиной дня, когда Авраам больше не слышал ни слова с небес, и теперь он стоял напротив той горы, на которой принесет в жертву самого дорогого человека в его жизни, его сокровище, просто потому, что Бог сказал ему это сделать, но не объяснил причину?

Авраам подходит к подножию горы и просит своих слуг подождать. Он берет Исаака на гору и строит жертвенник, все время скрывая свои тревожные эмоции и слезы. Ему потребовалась вся сила воли и духа, чтобы совершить все то, что требовалось для жертвоприношения. Наступает критический момент; казалось бы,

потеряна всякая надежда на то, что Бог передумает. Поэтому в великом волнении он связывает Исаака, заносит над ним нож и уже готов вонзить его в сердце сына — и все потому, что Бог попросил. Без объяснения причины.

Внезапно появляется ангел Божий и кричит: «Не поднимай руки твоей на отрока и не делай над ним ничего, ибо *теперь Я знаю, что боишься ты Бога* и не пожалел сына твоего, единственного твоего, для Меня» (Бытие 22:12).

Как ангел узнал, что Авраам боится Бога? Потому что он мгновенно повиновался, когда в этом не было никакого смысла, когда он не видел никакой выгоды, когда было больно, и он сделал это сполна.

Затем Авраам убирает нож, развязывает Исаака, поднимает глаза и видит барана, зацепившегося за куст. Из его уст выходят слова: «Иегова-ире», что означает «Господь усмотрит» (Бытие 22:14). Что случилось? В тот момент Бог открыл Аврааму такую грань Своего характера, о которой никто прежде не знал. Почему? Потому что он друг Бога.

Позвольте мне пояснить. Все вы, читатели этой книги, знаете меня как Джона Бивера, автора. Некоторые из вас, кто слышал мои выступления на конференциях или в церквях, знают меня как Джона Бивера, публичного спикера. Однако есть женщина по имени Лиза, которая знает меня как Джона Бивера, мужа, Джона Бивера, отца, Джона Бивера, дедушку, Джона Бивера, лучшего друга, Джона Бивера, возлюбленного, и я мог бы продолжать. Очень немногие люди знают эти стороны моей личности — только мои самые близкие люди. А последнюю вообще знает только Лиза.

Авраам был близким другом Бога в тот день, и в следующей главе мы исследуем необычайный процесс изменения отношений между этими двумя друзьями и то, как мы тоже можем наслаждаться подобными отношениями.

#### Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «Тайна Господня — боящимся Его, и завет Свой Он открывает им» (Псалом 24:14).

**Смысл.** Бог делится Своими тайнами с близкими друзьями, а Его близкие друзья — это люди, которые принимают святой страх.

**Размышление.** Что значит друг? Каким образом друзья наслаждаются жизнью вместе? Что делает дружбу более глубокой? Хотел бы я быть другом Божьим? Что, на мой взгляд, Он ищет в друге? Был ли я хорошим другом для Него? Если нет, что должно измениться? Какие у меня желания по поводу дружбы с Ним?

**Молитва.** Дорогой Господь, я желаю быть одним из Твоих близких друзей. Я знаю, что это также и Твое желание. Размышляя о том, что значит быть близким другом, я осознаю, что я не был Твоим верным другом. Пожалуйста, прости меня за то, что я не ставил Твои желания превыше всего и не защищал наши отношения. Я прошу благодати, чтобы быть Твоим другом навеки. Во имя Иисуса. Аминь.

**Исповедание.** Я буду стремиться быть другом Бога и не стану ставить ничто другое в приоритет.

Страх Господень просвещает душу, истребляет лукавство, ослабляет страсти, изгоняет из души тьму и делает ее чистой. Страх Божий это вершина мудрости. Там, где его нет, вы не найдете ничего хорошего. Тот, у кого нет страха Божьего, открыт для дьявольских падений.

СВ. ЕФРЕМ СИРИН

# 33 | СЕКРЕТНАЯ ИНФОРМАЦИЯ

Мы уже обсудили, как складывалась дружба между Богом и Авраамом. Это пример того, как мы можем вступить в подобные близкие отношения с Богом. Но прежде чем мы затронем эту тему, давайте продолжим разговор об Аврааме. Мы читаем:

«Не в *результате* ли *дел* наш праотец Авраам был оправдан, когда положил своего сына Исаака на жертвенник? <...> Авраам был назван другом Божьим» (Иакова 2:21, 23, НРП).

Апостол Иаков говорит об их дружбе, и неслучайно слова Иакова и ангела совпадают. Основой этой дружбы был святой страх Авраама, и он был доказан его быстрым и полным послушанием (действиями). Даже когда в повелении не было смысла и, казалось бы, никакой видимой выгоды, к тому же оно было болезненным для исполнения, он трепетал перед Словом Божьим. Божественный страх побуждает нас как желать, так и делать то, что Бог попросит. Он открывает дверь к близости с Ним.

В один прекрасный день Бог задал этот вопрос двум ангелам, сопровождавшим Его во время встречи с Авраамом у дубовой рощи Мамре: «Утаю ли Я от Авраама, что хочу делать!» (Бытие 18:17).

Затем Господь обратился к Аврааму, чтобы обсудить Свои намерения, а два ангела отправились в города Содом и Гоморра. Я хочу перефразировать дальнейшие события для наглядности, но, в сущности, Господь сказал: «Авраам, я собираюсь стереть эти два города с лица земли, потому что их грех так вопиющ. Что ты думаешь?»

Можете ли вы представить себе, что слышите такие слова от Создателя? Авраам, шокированный, отвечает: «Содом?!»

Господь говорит: «Да-да, и Гоморру тоже. Какие у тебя мысли по этому поводу?»

В панике Авраам говорит сам себе: «Думай, Авраам, думай. Там живет мой племянник Лот, я должен ходатайствовать за него и всех остальных невинных людей». У Авраама появляется идея:

«Неужели Ты погубишь праведного с нечестивым? Может быть, есть в этом городе пятьдесят праведников? Неужели Ты погубишь, и не пощадишь места сего ради пятидесяти праведников в нем? Не может быть, чтобы Ты поступил так, чтобы Ты погубил праведного с нечестивым, чтобы то же было с праведником, что с нечестивым; не может быть от Тебя! Судия всей земли поступит ли неправосудно?» (Бытие 18:23–25).

Вы можете представить себе, как Бог радовался и ликовал, услышав ответ человека, с которым Он заключил завет? Скорее всего, Он ответил: «Прекрасная мысль! Хорошо, Я не истреблю эти два города, если в них найдется пятьдесят праведников. Я так рад, что Я поговорил со Своим другом Авраамом».

Но Авраама это не устраивает — что, если там не найдется пятьдесят праведников? Поэтому он повторяет вопрос, но сокращает число до сорока пяти.

Господь отвечает: «Еще одна замечательная мысль! Хорошо, Я не уничтожу эти города, если в них найдется сорок пять праведников. Я рад, что побеседовал об этом со Своим другом Авраамом».

Авраам не останавливается; он продолжает развивать эту тему, переходя от сорока пяти до сорока, затем до тридцати, далее до двадцати и наконец — до десять праведников. Он думает про себя: «Десять должны найтись. Лот, мой племянник, один, остается еще девять других».

Только друг может так говорить с Царем, имеющим власть совершить суд. Из уст слуги или подданного такое прошение будет выглядеть неуважительным. Господь соглашался с каждой просьбой, а далее мы читаем: «Когда Господь закончил говорить с Авраамом, Он ушел, а Авраам вернулся домой» (см. Бытие 18:33).

Помните, бояться Бога — значит любить, что Он любит, и ненавидеть, что Он ненавидит. Однажды Бог заговорил со мной в один конкретный день после того, как я с любовью обратился к одному человеку, который был со мной груб, чтобы сказать исцеляющие слова: «Сынок, когда тебя будет заботить то же, что заботит Меня, — люди, — тогда Я буду обсуждать с тобой Мои планы».

Святой страх на самом деле позволяет нам любить более искренне и глубоко не только Бога, но и людей.

В Священном Писании написано, что в Содоме и Гоморре «Люди ели и пили, покупали и продавали, сажали и строили» (Луки 17:28). Давайте выразимся более понятным языком: «Жизнь прекрасна, экономика процветает, и даже если Бог есть, Он не возражает против нашего образа жизни». Эти города находились менее чем в двадцати четырех часах от истребления, а люди пребывали в невежестве. Но это еще не самое страшное.

А самое страшное заключается в следующем: Лот, которого Библия называет «праведником» (2 Петра 2:7), в равной степени не понимал, что должно произойти, ничем не отличаясь от безбожников! Понадобились два святых ангела милосердия, чтобы вывести оттуда его самого и его семью, — все благодаря молитве Авраама (Бытие 19:29).

Чтобы сделать эту историю еще более актуальной, давайте посмотрим на нее так, будто она произошла в наше время. У нас есть два праведника — два спасенных, рожденных свыше христианина. Один праведник заранее знает, что Бог собирается сделать, и помогает Богу решить, как Ему это сделать. Другой праведник — так же как и нечестивый — понятия не имеет о предстоящем суде. Почему? Первый праведник боится Бога, поэтому он друг Бога, который, в свою очередь, знает тайны Божьи. Второй праведник не боится Бога, поэтому он не является другом Божьим и не знает Его тайн.

Лот назван праведником, но он был мирским человеком. Он олицетворяет собой того верующего, который, будучи загнан в угол, стремится прежде всего служить своим собственным интересам, подобно коринфской церкви, подобно многим людям в нашей западной Церкви. Эта группа «праведных» мужчин и женщин имеет отношения с Богом, которые не слишком отличаются от моих отношений с президентом Соединенных Штатов. Я могу извлекать пользу из его решений и руководства, но я не знаю ни его секретов, ни планов, ни личных чувств, ни его решений до того, как он их примет.

Характер Лота проявился в том, что он выбрал место, где поселился, какую жену выбрал и каких детей родил через кровосмещение — моавитян и аммонитян. Лот с самого начала выбирал то, что ему казалось лучшим. При расставании Авраам предоставил ему

право выбора, в какой земле жить, согласившись пойти в противоположном направлении. В Писании читаем: «Лот бросил долгий взгляд на плодородные земли иорданской долины» (Бытие 13:10, перевод с английского). Почему именно долгий взгляд? Он знал про нечестие городов, расположенных на этих равнинах. Скорее всего, он пытался определить, как он может воспользоваться преимуществами мирской системы, но не попасть в ее сети. Он разработал план. Решил разбить лагерь на равнине, на безопасном расстоянии от средоточия нечестия (Бытие 13:12), но его идея о компромиссе не сработала. Позже он со своей семьей оказался у ворот Содома и в конце концов вынужден был поселиться в этом городе.

Когда нам не хватает святого страха, мы неизбежно будем стремиться приблизиться к миру настолько, насколько это возможно, не погружаясь в него с головой. Однако если мы руководствуемся этим, то лишь вопрос времени, когда мир затянет нас. Мы должны помнить, что призваны в этот мир, чтобы достигать потерянных, а не для того, чтобы стать их частью.

Жизнь Лота служит предостережением каждому из нас. Судный день мог бы прийти для Лота внезапно, как вор в ночи, если бы не заступничество Авраама. Его мирская жизнь имела ужасные последствия. Как уже было сказано, потомство Лота было очень нечестивым. Его жена была настолько привязана к Содому, что ослушалась повеления ангелов не оглядываться назад, и в результате свершилось правосудие — она мгновенно превратилась в соляной столп. Иисус с любовью предупреждает нас: «Вспоминайте жену Лотову» (Луки 17:32).

Теперь уместно спросить: справедливо ли это условие дружбы для тех из нас, кто является дитя Божьим? Мы вскоре обратимся к этой теме, но прежде давайте исследуем другого друга Божьего, упоминаемого в Ветхом Завете.

#### Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «Приблизьтесь к Богу, и приблизится к вам; очистите руки, грешники, исправьте сердца, двоедушные» (Иакова 4:8).

**Смысл.** Бог делится Своими планами с теми, кто боится Его. Он скрывает Свои планы от тех, чья верность разделена между Богом и миром.

**Размышление.** Иисус говорит: «Когда же придет Он, Дух истины, то <...> будущее возвестит вам» (Иоанна 16:13). Как это соотносится с тем, как взаимодействовали Бог и Авраам? Желаю ли я такого общения с Богом, чтобы Он делился со мной Своими планами?

**Молитва.** Дорогой Господь, я хочу услышать Твой тайный совет. Я осознаю, что я заигрывал с миром, как Лот. Я, по сути, отдалился от Твоего личного совета. Я каюсь в этом и прошу Тебя тщательно очистить меня кровью Иисуса Христа, Господа моего. Пожалуйста, прими меня как того, с кем Ты будешь делиться Своими намерениями.

Исповедание. Я выбираю промысел Божий вместо всего мира.

Только когда нас охватит всепоглощающее чувство благоговения и почтения в присутствии Бога, мы начнем поклоняться Ему в духе и истине.

АЛИСТЕР БЕГГ

## 34 | ЛИЦОМ К ЛИЦУ

Теперь давайте посмотрим на другого ветхозаветного героя, названного «другом» в отношениях с Богом.

«И говорил Господь с Моисеем лицом  $\kappa$  лицу, как бы говорил кто с  $\partial p$ угом своим» (Исход 33:11).

Почти непостижимо, что Писание использует фразу «лицом к лицу» для описания дружбы между Богом и человеком. Помните, что это Бог Всемогущий, а не кто-нибудь с улицы и даже не просто известный персонаж. Понимаете ли вы силу этого утверждения? Эта фраза о близости используется не однажды; второй раз мы встречаем ее, когда Господь разозлился на Аарона и Мириамь за критику Моисея. Он резко говорит:

«Ему единственному Я доверяю во всем Моем доме. С ним Я говорю *лицом к лицу*, ясно, а не загадками! Он видит Господа таким, как Он есть» (Числа 12:7, 8, перевод с английского).

Услышать от Бога слова «Я доверяю тебе» — величайший комплимент, который только может получить человек. Это дает более глубокое понимание того, что такая дружба с Богом — основа доверия. Что формирует доверие к Богу?

Безусловное послушание — означает всегда исполнять Его просьбы.

Абсолютная честность — означает всегда держать свое слово. Неизменный приоритет — означает всегда ставить Его желания на первое место.

Знание Его сердца — означает всегда предпочитать волю Божью при принятии решений.

Последовательность во всех четырех пунктах имеет первостепенное значение. Если в том или ином произойдет сбой, быстрое и искреннее покаяние поможет вам вернуть утраченное доверие. Святой страх обеспечивает эту устойчивость во всех четырех категориях, и Моисей проявлял ее на самом высоком уровне. В этой главе мы сосредоточимся на третьей и четвертой категориях — а именно: знании и постоянном выборе сердца Бога.

Поразмышляйте о жизни Моисея — первые сорок лет он прожил в великой роскоши и богатстве, ел лучшую пищу, одевался в модную одежду, наслаждался лучшими материальными благами и удовлетворял любые свои прихоти. Он жил в великолепном доме, и на земле не было более богатого и могущественного человека, чем его дед, фараон. Однако мы читаем:

«Он предпочел лучше быть притесняемым вместе с народом Божьим, чем наслаждаться кратковременными греховными удовольствиями. Он видел, какая награда ждет его впереди, и поэтому унижение ради Христа для него было ценнее богатств Египта» (Евреям 11:25, 26, НРП).

Моисей *предпочел* уйти от всего. Он мог бы попробовать служить Богу во дворце, но искал *награду*, которую не могло дать пре-

бывание в Египте. Была ли это земля обетованная? Ее не могло быть, ибо что могла дать земля, текущая молоком и медом, которой он уже не владел?

Чтобы выяснить, что он искал более всего, давайте рассмотрим его жизнь после побега из дворца. Был ли его выбор оставить все это мудрым? Лучше ли стали условия его жизни по сравнению с жизнью принца в Египте? Он оставил управление людьми, чтобы пасти овец в пустыне сорок лет! Это долгий срок для пастушества! Затем он пережил очень напряженный и длительный процесс освобождения Божьего народа от ига фараона. Если и этого было недостаточно, далее он оказывается в безводной пустыне, где живет в шатре, проходя великие испытания. Люди, которых он ведет за собой, ворчливы, агрессивны и совершенно не удовлетворены его руководством.

Посреди всего этого Бог делает Моисею предложение, которое во многом смягчит волнения и тревоги. Он наставляет Моисея собрать людей и увести их в землю обетованную. Он назначает избранного ангела, который поведет их и изгонит все враждебные народы. Господь напоминает Моисею, что это будет богатая, плодородная земля, в конце концов заявляет:

«Но Я не пойду с вами» (Исход 33:3, НРП).

Остановитесь и подумайте, с чем ежедневно сталкивались Моисей и народ. У них не было никакого разнообразия — ни прекрасных долин, рек, лесов, плодородной почвы, цветочных и фруктовых садов и пастбищ. Никто не принимал теплую ванну, не спал в уютной кровати, не надевал свежую одежду, не наслаждался походом в магазины. Их меню было предельно скудным: ни свежих овощей, ни фруктов, ни рыбы, ни говядины, ни

десертов, только хлеб, который появлялся на земле каждое утро, без арахисовой пасты, джема и холодных закусок — и ничего другого!

Рабство в Египте было ужасным, но скитания по безводной пустыне были ничем не лучше; условия там и там были крайне тяжелыми, хотя и по-разному. Однако в пустыне у израильтян появилась надежда: их собственная земля — богатая, плодородная и прекрасная. Они ждали ее целыми поколениями!

Можете ли вы представить себе, каково это — услышать от Бога такие прекрасные слова? Конечно, Моисей согласится, спустится с горы и объявит великую новость всему собравшемуся народу. Люди будут торжествовать, восхвалять его как великого вождя, и все с радостью отправятся в долгожданное путешествие в землю обетованную. Однако послушайте, как отвечает Моисей на предложение Бога:

«Если не пойдешь Ты Сам с нами, то и не выводи нас *отсюда*» (Исход 33:15).

Напомню, где находилось это место. Это было место невзгод, стресса и испытаний. Моисей дал ответ, который для непросвещенных кажется странным и даже безрассудным. По сути, он сказал: «Если я должен выбирать между Твоим присутствием и Твоими благословениями, я выбираю Твое присутствие!» Почему? Можно знать о ком-то в его отсутствие, но не стать близким с ним. Моисей же страстно жаждал этой награды.

Вы спросите, почему Богу было угодно, чтобы Моисей отказался принять Его предложение? Моисей знал сердце Бога. Подумайте вот о чем: вы когда-нибудь предлагали любимому человеку возможность пойти и сделать что-то полезное и приятное только для него одного и делали это от всего сердца, но с удивлением слышали в ответ: «Нет, я предпочитаю побыть с тобой, а не наслаждаться этим без тебя». Подобный ответ — редкость, ошеломляющая и самая прекрасная.

Моисей боялся Бога, поэтому важное для Бога всегда было его приоритетом; так он обрел сердце Бога и, следовательно, Его доверие. У людей, которых он вел, было другое сердце. Мы читаем:

«Он [Бог] показал Свой характер Моисею, сынам Израилевым — дела Свои» (Псалом 102:7, перевод с английского).

Как и в случае с Авраамом, Бог открыл Свой *характер* Моисею. В переводе Библии «Благая Весть» написано, что Бог открыл Свои *планы* Моисею. Другими словами, Свои личные тайны Он открыл Моисею, но не Израилю.

Сколько верующих сегодня знают Бога только по отвеченным молитвам? Их отношения с Ним больше напоминают сделку, чем близость. Они знают Его слова, но не знают Его сердца. Писание чаще кажется сводом правил и сборником исторических повествований либо используется просто как источник вдохновения.

Хуже того, его извращают, чтобы получить разрешение на беззаконное поведение, вместо того чтобы извлекать жизненно важные истины, открывающие Его сердце.

Моисей и израильтяне были праведниками, ничем не отличаясь от Авраама и Лота. Однако только боящимся Бога дана привилегия знать Его сердце — характер, тайны и планы. Почему Бог доверял Моисею, но не доверял Своему народу? Потому что Бог знал, что Моисей всегда выберет сердце Бога, а не то, что кажется для него наиболее выгодным, — это и есть святой страх.

Когда Израиль изготовил тельца, Бог в гневе воскликнул:

«Итак, оставь Меня, да воспламенится гнев Мой на них, и истреблю их, и произведу многочисленный народ от тебя» (Исход 32:10).

Снова звучит потрясающее предложение — произвести от Моисея великий народ, если он перестанет ходатайствовать об Израиле. Невероятно. Как же отреагировал Моисей? И снова он выбрал то, что лучше всего для Бога, а не для себя. Он смело оспаривает это предложение, напомнив Богу о Его репутации в Египте и в глазах всего мира, — другие скажут, что Бог не был верен Своему народу. Взаимодействие становится настолько острым, что Моисей прямо сказал «Передумай!» (ст. 12). У него хватило смелости сказать Богу, когда Он был в ярости, чтобы Он передумал! Это невозможно, если вы не боитесь Бога и, следовательно, не знаете Его сердце и не желаете Ему добра.

Вот почему Бог доверял Моисею и не доверял народу, хотя Он и спас каждого из них. Он властно избавил народ от единоличного господства Египта, но Он не стал бы делиться Своим сердцем ни с кем. Применимо ли это условие дружбы к детям Божьим во времена Нового Завета? Мы увидим это в следующей главе.

### Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «Отец вверил Мне все <...> никто не знает в полноте и не понимает точно Отца, кроме Сына» (Матфея 11:27, перевод с английского).

**Смысл.** Услышать от Бога «Я доверяю тебе» — один из величайших комплиментов, который может получить человек. Дове-

рие — фундамент, обязательное условие для дружбы с Богом; оно присутствует у тех, кто боится Господа.

**Размышление.** Моисей боялся Бога, знал Его сердце, и Бог ему доверял. Иисус находил радость в страхе Господнем, знал сердце Своего Отца, и Ему было вверено все. Какая здесь связь? Что происходит, когда мы находим отраду в святом страхе?

**Молитва.** Дорогой Господь, я желаю, чтобы Ты доверял мне. Пожалуйста, прости меня за те случаи, когда я не слушался Тебя, не держал свое слово, не ставил Твои желания и то, что для Тебя лучше всего, выше моих желаний. Я выбираю изменить это и прошу Тебя наполнить меня святым страхом, чтобы дать мне силу совершить это изменение в моей жизни. Я прошу об этом во имя Иисуса. Аминь.

**Исповедание.** Я выбираю быть тем, кому мой Господь Иисус может доверять.

Не горело ли в нас сердце наше, когда Он говорил нам на дороге и когда изъяснял нам Писание?

ЛУКИ 24:32

### 35 | ВЫ ДРУЗЬЯ МОИ

Жизни Авраама и Моисея служат примером того, что необходимо для создания дружеских отношений с Богом. Господь решился сказать о Моисее: «Из всего Моего дома ему одному Я доверяю» (Числа 12:7, перевод с английского). В том поколении Бог объявил, что среди Его народа не нашлось никого другого, кому Он мог бы довериться. Поразительное заявление!

Изменил ли Иисус этот критерий? Установил ли Он дружеские отношения со всеми, кто верил в Hero? На первый взгляд — нет, но давайте исследуем этот вопрос, начав со слов Иоанна, которые он пишет о первых днях служения Иисуса:

«Пока Иисус был в Иерусалиме на празднике Пасхи, многие, видя знамения, которые Он творил, *поверили* в Него. Но Сам Иисус не *доверялся им*, потому что Он знал всех» (Иоанна 2:23, 24, НРП).

«Доверять» — это интересное слово в греческом языке, которое означает «верить в меру полного доверия и упования — иметь уверенность, иметь веру»<sup>24</sup>. Интересно, что Иисус не отвечает взаимностью на доверие людей. Несмотря на то, что люди поверили в меру полного доверия и упования на Него, Он не доверялся им. Он знал, что множество людей не были надежными.

Он любил их и служил им, но не строил отношения с ними на уровне дружбы. Иисус (Бог, явившийся в плоти) не оказывал людям, просто поверившим в Него, то доверие, которое Бог оказывал Моисею.

Давайте пойдем дальше — к Тайной вечере. Большинство людей, уверовавших в Него в предыдущие три года служения, не были надежными; многие следовали тайно, или на расстоянии, или только когда это было им выгодно. Многие ученики оставили Его, а Иуда предал Его<sup>25</sup>. Стало ли понятнее, почему Иисус не доверял им?

На трапезе Иисус сидит со Своими самыми близкими друзьями. С нежностью и благодарностью Он говорит: «Вы были со Мной во всех Моих испытаниях» (Луки 22:28, НРП). По сути, они были надежными. Петр совершит серьезный промах позже в тот вечер, но раскается и вернется с еще более преданным сердцем, и Иисус знал об этом.

Иуда ушел, чтобы совершить предательство, и Иисус говорит одиннадцати оставшимся: «Я уже не называю вас рабами» (Иоанна 15:15). Тот факт, что Иисус говорит «больше», означает, что было время, когда они считались рабами. Это не откровение, это простая грамматика языка. Павел объясняет этот принцип в своем письме:

«Наследник, доколе в детстве, ничем не отличается от раба» (Галатам 4:1).

Мы должны задать вопрос: почему Бог держит нас на уровне раба, когда мы наследники Его Царства? Ответ: чтобы защитить нас! Он не желает, чтобы участь Анании и Сапфиры стала нашей; Ему это не доставляет никакого удовольствия.

В 1980-х годах мы с Лизой принимали участие в двух международных служениях; в одном штат составлял 450 сотрудников, во втором — 150. Мы видели проблемы с руководством, которые нас не устраивали, и когда мы начали свое собственное служение, мы качнули маятник в противоположную сторону в вопросе о том, как руководить нашими сотрудниками. Некоторые идеи были хорошими, другие — нет. Один из начатых нами принципов работы был следующим: «Я стану лучшим другом для каждого сотрудника». Вероятно, вы уже поняли глупость этой мудрости.

Нашим первым сотрудником был молодой человек, которого я назову Джастином. Я сделал его своим лучшим приятелем; мы вместе играли в баскетбол, смотрели видео, часто вместе обедали и ужинали, и делали все то, что делают лучшие друзья. Поначалу все шло хорошо. Однако год спустя мне пришлось сделать ему небольшое замечание. Он сел за стол напротив меня, и я мягко начал говорить ему: «Джастин, во время поездок со мной тебе нужно дружелюбнее разговаривать с людьми, которые подходят к нашему столу с материалами. Пожалуйста, улыбайся и общайся с ними, потому что они драгоценны для Бога».

То, что случилось дальше, повергло меня в изумление. Он поднял свой палец и начал обвинять меня во всякого рода ошибочном поведении. Он перечислил все, что я делал неправильно. Я подумал: «О нет, неужели я это делаю?» Но прошло несколько минут, и я осознал, что он смотрел на меня слишком критично. Я сделал паузу и спросил Святого Духа, что мне делать. Он мягко сказал: «Отстрани его от служения».

Я позволил ему полностью высказаться, а затем сказал: «Джастин, я вынужден отстранить тебя от служения».

Он разозлился и выбежал из нашего дома, хлопнув дверью. Я сразу разразился слезами, потому что он был мне дорог.

Вдруг Дух Святой прошептал: «Он вернется и будет в два раза преданнее».

Через три месяца Джастин позвонил мне и сказал: «Бог ясно говорил со мной и указал мне на мои ошибки. Я звоню, чтобы попросить у тебя прощения. Я потерял представление о том, какое место Бог отвел мне в жизни тебя и Лизы. Я относился к вам обоим как к заурядным людям — как к коллегам, равным себе, а не как к лидерам. Мне очень жаль».

Я сразу ответил: «Джастин, я прощаю тебя». После еще нескольких примирительных фраз я спросил его, вернется ли он на работу к нам. Он с радостью согласился, и у нас больше никогда не возникало проблем в этой области.

Теперь у меня другой образ мышления. Я воздерживаюсь от того, чтобы делиться личными тайнами с кем-то из сотрудников, пока не буду твердо убежден, что он утвердился в том, что Джастин упустил из виду.

Я делаю это не потому, что хочу держаться подальше от членов нашей команды или проявляю безучастие к ним; я делаю это, чтобы защитить их. Я не хочу, чтобы они пережили то, что случилось с Джастином. Однако, как только я понимаю, что сотрудник утвержден в наших позициях, я начинаю относиться к нему как к другу. Некоторые члены нашей команды — мои самые близкие друзья.

По сути, Господь говорит нам: «До тех пор, пока вы не утвердитесь в том, кто Я есть в вашей жизни, и не утвердитесь в том, кто вы есть со Мной (имеете страх Господень), Я вынужден держать вас на уровне слуги, несмотря на то, что вы наследники — сын или дочь в Моем Царстве. Это ради вашей защиты, чтобы вы не подверглись суду, как Анания и Сапфира».

Иисус говорит этим людям:

«Я уже не называю вас рабами, ибо раб не знает, что делает господин его; но Я назвал вас друзьями, потому что сказал вам все, что слышал от Отца Моего» (Иоанна 15:15).

Иисус, в сущности, говорит: «Доныне Я не открывал вам секретную информацию — Мои планы, тайные наставления или укромные уголки Моего сердца. Но теперь Я могу доверять вам, как Я доверял Моисею и Аврааму». Вот почему Иисус говорит всем нам:

«Вы друзья Мои, если...» (Иоанна 15:14).

Мы поем песни, читаем проповеди и говорим небрежно об Иисусе как о нашем друге, а некоторые даже заходят настолько далеко, что называют Его даже приятелем. Однако мы редко заканчиваем Его утверждение. Слово «если» означает условие; оно не является автоматическим, даже если мы верим в Него. Каково условие дружбы?

«Вы друзья Мои, если исполняете то, что Я заповедую вам».

Это условие: *страх Господень* — трепет перед Его Словом, повиновение Его заповедям мгновенно и до конца, даже если они не имеют смысла, вы не видите в них выгоды или это болезненно. Подобно тому, как Авраам и Моисей были приглашены в дружеские отношения с Богом Всемогущим благодаря их трепету перед Ним, так же и с нами сейчас. Когда сердце и воля Господа становятся нашим приоритетом номер один, тогда Он может доверять нам и примет в дружеские отношения. Какая честь, какая привилегия и какой восторг — быть другом Творца Вселенной!

Прежде чем закончить, позвольте мне обратиться, к вопросу, который, возможно, остался: дает ли Иисус нам заповеди? Да,

только в одном Новом Завете насчитывается более пятисот заповедей. Однако это не те заповеди, которые необходимы для спасения, так как это бесплатный дар. Скорее это заповеди, которые прославляют Бога, и нам дана сила, чтобы соблюдать их через святой страх. Последние слова, которые Иисус произнес перед тем, как вознесся на небо, были следующими: «Итак, идите, научите все народы <...> уча их соблюдать всё, что Я повелел вам» (Матфея 28:19, 20).

Величайшая польза святого страха заключается в том, что он приглашает нас к дружбе с Иисусом. В следующей главе мы рассмотрим другие преимущества страха Божьего.

### = Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «Вы друзья Мои, если исполняете то, что Я заповедую вам» (Иоанна 15:14).

**Смысл.** Мы не обретем доверие Иисуса, если просто будем верить в Него. Дружба с Господом обретается теми, кто боится Его.

**Размышление.** Стоит ли мгновенно и до конца слушаться Иисуса, даже если это не имеет смысла, даже если кажется, что в этом нет личной пользы, даже если это болезненно? Стоит ли того Его дружба?

**Молитва.** Дорогой Господь, более всего на свете я желаю быть одним из Твоих близких друзей. Я не хочу знать Тебя издалека, но быть к Тебе близко. Я выбираю страх Господень, чтобы беспрекословно повиноваться Тебе, любить Тебя всем своим серд-

цем, душой, телом и крепостью и любить людей в истине, как это делаешь Ты. Я прошу об этом во имя Иисуса. Аминь.

**Исповедание.** Я выбираю стать другом Иисуса! Я буду повиноваться всему, что Он повелит мне.

# Польза от СОКРОВИЩа

НЕДЕЛЯ 6

# Обдумай стезю для ноги твоей, и все пути твои да будут тверды.

ПРИТЧИ 4:26

# 36 | УТВЕРЖДЕНИЕ ЕГО ОБЕТОВАНИЙ

Теперь обратимся к многочисленным преимуществам святого страха. Мы уже обсудили некоторые из них, включая самое большое — близость с Богом. Давайте продолжим познавать, «как много у Господа благ, которые Он хранит для боящихся Его» (см. Псалом 30:20).

Прежде чем мы начнем это увлекательное путешествие, необходимо развеять одно распространенное заблуждение. Часто люди толкуют Писание через призму либо своего, либо чужого опыта, вместо того чтобы позволить Писанию формировать их опыт. По сути, Божьи обетования рассматриваются в виде сценария «как повезет», в котором преобладает следующая мысль: если Бог этого хочет для меня, то чудесно. Но если нет, то Он суверенен, и я должен с этим смириться. Подобное убеждение показывает, что Бог имеет пристрастное отношение к Своим детям, но это неправда. Это может легко породить скрытую и невысказанную обиду на Господа.

На самом деле все обстоит совсем иначе; часто нам приходится отстаивать то, что говорит Бог. Давайте обратимся к Писанию для утверждения этой истины. Приведем в пример библейское обетование, которое большинство считают непроизвольным. Бог проговорил Аврааму: «Через Исаака ты будешь иметь потомст-

во, которое Я тебе обещал» (Бытие 21:12). Это слово Бога наравне с другими ранее сказанными сделало Божественное обетование ясным: Авраам будет отцом народа, и грядущий Мессия придет через потомство Исаака.

Исходя из этого, давайте посмотрим, как начался род Исаака, начиная с того, как Бог выбрал девушку ему в жены. Слуга Авраама отправляется на родину своего господина, чтобы найти невесту для Исаака. После долгого путешествия он останавливается около общественного колодца и молится о безошибочном знаке от Бога — девушка, которая даст воды его десяти верблюдам, хотя он ее об этом не попросит, и будет та, которую Бог «назначил для слуги Твоего Исаака» (Бытие 24:14).

Давайте остановимся здесь, чтобы отметить, что после длительного перехода по пустыне один верблюд может выпить приблизительно от тридцати до пятидесяти галлонов (от ста пятнадцати до ста девяноста литров) воды за пятнадцать минут. Умножьте это на десять верблюдов — вот сколько воды эта девушка должна была добровольно принести. Его молитва должна была быть исполнена чудесным образом, но Ревекка в совершенстве исполняет его просьбу! Сомнений нет, она избрана Богом в жены Исааку.

Когда слуга возвращается домой с Ревеккой, Исаак и Ревекка женятся. Но есть огромное препятствие к исполнению обетования — она бесплодна и не может иметь детей! Допустил ли Бог ошибку? Разве Он не знал, что она не могла зачать? Как же исполнится обетование? Почему Он выбрал именно ее? Что делать Исааку и Ревекке? Должны ли они просто ждать, когда исполнится обетование и ее чрево однажды откроется чудесным образом?

В поисках ответа давайте обратимся к Аврааму, чтобы получить первую подсказку. Он человек смелой молитвы. Именно он бросил вызов Богу, чтобы Тот сохранил и не уничтожил Содом

и Гоморру ради десяти праведников. Мы знаем из Писания, что он учит своего сына поступать так же (см. Бытие 18:19). Зная об этом, мы читаем:

«Исаак молил Господа за жену, потому что она была бесплодна. Господь *ответил на его молитву*, и его жена Ревекка забеременела» (Бытие 25:21, HPП).

Опять же, если это было обетование от Бога, которое непременно должно исполниться без всякого вмешательства человека, то Ревекка имела бы способность рожать детей. Но этого не произошло. От Исаака потребовалось совершенно определенное действие, чтобы обетование Бога исполнилось. Ему пришлось молить. В словаре иврита сказано, что «основополагающее значение этого слова — вопль к Господу». Следовательно, это была не просто обычная молитва, но горячая мольба — такая, что не терпит отказа. Такая молитва, которая угодна Богу. Нам сказано:

«Много может усиленная молитва праведного» (Иакова 5:16).

Апостол Иаков утверждает, что усиленная молитва — это ревностная и страстная молитва. Он приводит в пример Илию, который молился о дожде. Ему пришлось страстно помолиться семь раз, опустив голову между коленями, и семь раз послать своего слугу посмотреть, нет ли дождевых туч на горизонте. Его вера не отступала до тех пор, пока обетование Божье не исполнилось на земле (см. 3 Царств 18:41–45).

Исаак знал волю Божью и страстно взывал о том, чтобы она утвердилась на земле. Но так ли поступают все верующие? Нам сказано:

«Навеки, Господи, слово Твое *утверждено* на небесах» (Псалом 118:89).

Слово Божье утверждено на небесах. Неслучайно земля здесь не упоминается, только небеса. Почему? Псалмопевец говорит: «Небеса принадлежат Господу, а землю Он отдал сынам человеческим» (Псалом 113:24, НРП). Господь владеет небом и землей (см. 1 Коринфянам 10:26), но Он отдал землю в аренду человечеству на определенное время.

В начале нашей семейной жизни мы с Лизой снимали квартиру. Она не была нашей собственностью, но она была нашей в том смысле, что это был наш дом, в котором мы жили. Ее владельцы не приходили и не контролировали, как мы расставили мебель, какую отделку сделали и прочие вопросы, связанные с нашим проживанием в ней. Однако если нам нужна была помощь, владелец оказывал ее нам.

Это похоже на то, как Бог владеет землей, но сдал ее в аренду человечеству. Это объясняет, почему Он не пришел в сад и не вырвал плод из рук Адама. Он дал человеку власть над землей (см. Бытие 1:26–28). Понимая это, мы должны спросить, как Его Слово утверждается на земле? Нам сказано: «При *устах* двух или трех свидетелей будет твердо всякое слово» (2 Коринфянам 13:1). В Книге пророка Исаии Бог провозглашает:

«Так и слово Мое, которое исходит из *уст Моих*, — оно не возвращается ко Мне тщетным, но исполняет то, что Мне угодно, и совершает то, для чего Я послал его» (Исаии 55:11).

Интересно, что в обоих местах Писания подчеркнуто слово *уста*. Божьи уста изрекают Его желаемую волю, но требуется че-

ловек (которому дана власть на земле), чтобы произнести своими устами и таким образом утвердить ее на земле. По сути, мы обращаемся к Нему с просьбой прийти и оказать помощь на земле. Теперь Его обетование утверждается на земле так же, как и на небе. Другими словами, Он не будет навязывать Свою волю на «сданной нам в аренду земле», пока мы не попросим, чтобы Его воля исполнилась.

Бог проговорил обетование Аврааму. Вы можете представить себе, как Исаак умоляет: «Бог отца моего, Ты обещал, что от меня произойдет народ, и мои потомки будут благословенны. Я прошу Тебя, открой чрево моей жены, чтобы она родила детей. Аминь». В результате Божья воля была исполнена.

Теперь давайте посмотрим на другой величайший пример — Иисуса.

«Во время Своей земной жизни Иисус громко, с воплем и со слезами молился Тому, Кто мог избавить Его от смерти, и Он был услышан за Свое благоговение» (Евреям 5:7, НРП).

Здесь мы видим фразу «с воплем и со слезами молился», в этот раз она употребляется в сочетании со словом «благоговение» перед Богом. Вот еще один ключ. Требуется не только непоколебимая вера, которая говорит (взывает) до тех пор, пока обетование Бога не проявится на земле, но также требуется страх Господень, чтобы утверждать обетования, данные Богом Его народу. Обратите внимание, Бог «услышал» молитвы Иисуса. Одно дело молиться, но совсем другое — быть услышаным. Бывают ли молитвы, которые не услышаны? Безусловно. Иаков пишет в своем послании: «Просите и не получаете, потому что просите из неправедных побуждений» (Иакова 4:3, НРП). Опять же, мы должны по-

смотреть на свои мотивы, и страх Божий — это именно то, что держит наши мотивы под контролем.

Когда мы боимся Бога, мы можем смело молиться и провозглашать Божью волю или Божьи обетования на этой земле, и они будут исполнены, как на небесах. Может быть, именно по этой причине апостол Павел пишет в конце своего земного пути: «Доблестно сражайся за веру, держись вечной жизни» (1 Тимофею 6:12, НРП). Это борьба, и верой мы держимся за то, что дает нам вечная жизнь.

### = Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «Желание боящихся Его Он исполняет, вопль их слышит и спасает их» (Псалом 144:19).

**Смысл.** Часто люди толкуют Священное Писание через призму своего либо чужого опыта, вместо того чтобы позволить ему формировать их собственный опыт.

**Размышление.** Позволял ли я своим убеждениям отклоняться от того, что утверждено в Писании из-за своего либо чужого опыта? Есть ли обетования, которые еще не исполнились в моей жизни, в моей семье, в моем мире влияния? Довольствуюсь ли я жизнью вне этих божественных обетований? Готов ли я сражаться за обетования, умоляя об их исполнении на этой земле?

**Молитва.** Дорогой Господь, во имя Иисуса, прости меня за духовную лень, за то, что я довольствуюсь неисполненными обетованиями и не сражаюсь за то, что провозглашает Твое Слово.

Я полагался на прошлый опыт в формировании своего пути, вместо того чтобы сражаться за утверждение Твоей воли. Я каюсь и выбираю бороться добрым подвигом веры, молиться за утверждение Твоей воли на земле, как на небе. Аминь.

**Исповедание.** Я выбираю сражаться добрым подвигом веры, держаться того, что провозглашает вечная жизнь, чтобы увидеть, как Божья воля утверждается в моем мире влияния.

Люди, которые боятся Бога, бесстрашно смотрят в лицо жизни. Люди, которые не боятся Бога, в итоге боятся всего.

РИЧАРД ХАЛВЕРСОН

## 37 | СТРАХ, УСТРАНЯЮЩИЙ ДРУГИЕ СТРАХИ

Мы живем в мире, полном бед и страха. Более того, Иисус говорит нам, что ситуация будет лишь усугубляться. Его описание того, что нас ждет впереди, отрезвляет: «Люди будут издыхать от страха и ожидания бедствий, грядущих на Вселенную, ибо силы небесные поколеблются» (Луки 21:26). Страхи и тревоги отнимают надежду, мир и покой, оставляя только смятение, тяжесть на сердце и постоянные мучения. В чем же панацея?

«Господь серьезно предупредил меня не думать, как другие думают. Он сказал: "Не называйте заговором все то, что называет заговором этот народ; не бойтесь того, чего они боятся. Господа Сил — Его чтите свято, Его одного бойтесь, перед Ним одним трепещите. Он сохранит вас"» (Исаии 8:11–14, перевод с английского).

Святой страх устраняет все другие страхи и тревоги, потому что подкреплен Божьим обещанием быть в безопасности. Остановитесь на мгновение и поразмышляйте об этой истине. Пред-

ставьте себе, что всем вооруженным силам Соединенных Штатов приказано защищать вас. Каждый генерал информирует всех сво-их подчиненных офицеров, что вы высший приоритет, и необходимо применить все возможные меры для сохранения вашей безопасности. Полный арсенал современного вооружения призван обеспечить вам защиту всюду, где бы вы ни находились и куда бы ни направлялись. Это почти невозможно представить, но если такое случится, я уверен, что вы чувствовали бы себя спокойно и уверенно. Однако это блекнет по сравнению с тем, что говорит Всемогущий Бог: «Я буду хранить вас». Неудивительно, что Библия говорит нам:

«Как много у Тебя благ, которые Ты хранишь для боящихся Тебя и которые приготовил уповающим на Тебя пред сынами человеческими! Ты укрываешь их под покровом лица Твоего от мятежей людских, скрываешь их под сенью от пререкания языков» (Псалом 30:19, 20).

Обетование щедрой благости — быть укрытым в убежище Божьего присутствия, быть в безопасности от тех, кто желает нам зла, — дано не всем, но тем, кто боится Бога. На протяжении многих лет мы с Лизой терпели ложь, клевету, обвинения и угрозы в наш адрес. Я в шутку говорил своим друзьям: «Не вводите мое имя в поисковую строку Google; на вас обрушится огромное количество статей, обличающих меня». Но мы взяли за правило хранить молчание и не защищаться. Вместо этого мы передали все нападки Тому, Кого боимся, и стали свидетелями Его постоянной защиты. Было нелегко; случалось, что я буквально складывал ладони чашечкой и поднимал их вверх в молитвенном жесте в знак того, что передаю обвинения и угрозы Богу. Я кричал: «Отец, я от-

даю это в Твои руки, пожалуйста, защити нас». Он никогда нас не подводил.

Мы были свидетелями того, как святой страх защитил многих наших знакомых. Несколько лет назад я проповедовал в своем родном городе перед аудиторией 1500 человек. На служении многие обменяли свои страхи на страх Господень. На следующий вечер, когда мать с дочерью, которые были среди тех, кто откликнулся и освободился от страха, вернулись домой из магазина, их встретили трое мужчин, вооруженных ножами и пистолетами. Они сурово приказали им войти в дом. Вероятнее всего, намеревались обокрасть, изнасиловать и, может быть, даже убить обеих женщин.

Позже мать сообщила: «Если бы не предыдущий вечер, я бы замерла от страха, потеряла дар речи и подчинилась бы их требованиям». Но, по ее словам, она проигнорировала их приказ войти в дом и тут же начала вслух молиться, чтобы Иисус спас их. «Уверенность, сила и покой во мне возрастали, пока я взывала к Богу».

Мужчин начало трясти, и они твердо приказали ей прекратить молиться. В конце концов их терпение лопнуло, и они в ярости стали кричать: «Хватит, хватит молиться!» Они не были готовы к тому, чтобы встретить таких уверенных женщин. Бандиты пришли в замешательство, и пока они были сосредоточены на матери, дочь успела проскользнуть в дом и позвать на помощь. Когда мужчины вдруг осознали, что она исчезла, они бросились бежать.

В том же году я служил в Хьюстоне, штат Техас, еще одна молодая женщина обменяла свои страхи на святой страх. Через неделю после богослужения, когда она вышла из торгового центра и села в машину, она обнаружила на заднем сиденье человека с ножом. Он сурово приказал ей ехать вперед. Но она не испугалась, а сразу стала не останавливаясь взывать к Иисусу. Они ехали несколько

часов, мужчина все это время требовал, чтобы она замолчала, но она отказывалась. Наконец, он сказал: «Останови машину!», а когда она припарковалась, открыл заднюю дверь и скрылся.

Однажды царь сирийский разгневался на пророка Елисея и послал за ним свою армию. Слуга Елисея первым увидел солдат, лошадей и колесницы. Он жутко испугался.

Елисей сказал ему: «Не бойся, потому что тех, которые с нами, больше, нежели тех, которые с ними. И молился Елисей, и говорил: "Господи! открой ему глаза, чтоб он увидел"» (4 Царств 6:16, 17). Господь открыл слуге глаза, и он увидел на горе множество ангельских коней и огненных колесниц.

Иисус часто встречал толпы людей, которые собирали камни, чтобы бросить в Него. Однажды толпа пыталась сбросить Его со скалы, но каждый раз, когда возникала угроза Его жизни, Он просто уходил невредимым (см. Луки 4:29; Иоанна 8:59, 10:39).

Бог допускает боящемуся Его человеку пройти через страдания только в том случае, если они дарованы свыше во славу Божью. Однако даже в таких ситуациях есть уверенность в святом страхе, которая исключает страх человеческий. Вспомните о трех еврейских юношах, которые предстали перед самым могущественным царем на земле — Навуходоносором, царем Вавилонским. Он изготовил огромного золотого идола и издал указ о том, что все люди должны склоняться перед ним всякий раз, когда услышат звуки музыки.

Трое юношей боялись Бога и отказались взять на себя грех и подчиниться указу царя. Их привели к рассерженному Навуходоносору, который мог мгновенно бросить их в огненную печь. Боялись ли эти молодые люди? Я предоставлю вам самим ответить на этот вопрос, но прежде обратите внимание, что они говорят разгневанному царю: «Если нас бросят в огненную печь, то Бог,

Которому мы служим, может спасти нас из нее и избавить нас от твоей руки, о царь. Но даже если нет, мы хотим, чтобы ты знал, о царь: мы не будем служить твоим богам и поклоняться золотой статуе, которую ты поставил» (Даниила 3:17, 18, НРП).

Какая уверенность! Они оставались спокойными и бесстрашными, хотя в Писании сказано: «Тогда Навуходоносор разозлился на Шадраха, Мешаха и Аведнего, и его лицо исказилось от злости» (ст. 19, НРП). Эти парни боялись Бога и поэтому знали, что Он избавит их ценой либо жизни, либо смерти. Их бросили в печь, но они остались невредимыми, даже не почувствовали запаха дыма. Они оставались бесстрашными, даже если это грозило им смертью.

У апостола Павла, человека, который очень боялся Бога, было такое же отношение. Когда ему грозила казнь, он заявил: «как всегда, так и теперь, я буду тверд и смел, чтобы Христос прославился в моем теле, будь то через мою жизнь или смерть. Для меня жизнь — это Христос, и смерть — приобретение» (Филиппийцам 1:20, 21, НРП). Почему смерть ради славы Христа лучше, или, как написано в других переводах, «гораздо лучше», чем жизнь? Страх Божий, который есть начало мудрости, просвещает нас, позволяя правильно смотреть на эту и следующую жизнь. Вот почему Иисус говорит: «И не бойтесь убивающих тело, души же не могущих убить; а бойтесь более Того, Кто может и душу и тело погубить в геенне» (Матфея 10:28).

Много лет назад, когда я находился в поездке и нес служение, Бог обратился ко мне относительно моего страха за детей. Он сказал: «Джон, любой страх в твоей жизни выявляет только то, что ты еще не положил его под крест, ты все еще владеешь этой сферой своей жизни». Я покаялся в тот же вечер, полностью посвятил своих сыновей Богу и больше никогда не волновался за их безо-

пасность. Страх Божий побуждает нас отдать все в руки Иисуса. Когда мы это делаем, мы живем в том, что многие сильно желают, но не могут найти: в мире, уверенности и свободе от страха.

### 

**Библейский стих.** «Страх Господень ведет к жизни, и кто имеет его, всегда будет доволен, и зло не постигнет его» (Притчи 19:23).

**Смысл.** Любой бесполезный страх в вашей жизни лишь открывает то, что вы не положили к подножию креста; вы по-прежнему оставляете эту сферу жизни себе.

**Размышление.** В каких сферах жизни я сражаюсь со страхом? Здоровье, финансы, брак, дети, работа, учеба, страх быть отвергнутым, гонения за веру или другая часть моей жизни? Полностью ли я отдал эту сферу своей жизни во власть Иисусу, или она все еще принадлежит мне?

**Молитва.** Дорогой Господь, прости меня за то, что я не посвящал (назовите, что считаете нужным) Тебе. Размышляя об этом, я понимаю, что я оставлял это при себе. Моя неуверенность в себе обнажила отсутствие святого страха в этой сфере моей жизни. Я раскаиваюсь и посвящаю (укажите все, что относится к этому) и каждую сферу своей жизни господству Иисуса. Аминь.

**Исповедание.** Иисус — мой Господь. Я отдаю Ему все сферы своей жизни. Пусть будет все по воле Его.

# Наставь юношу при начале пути его: он не уклонится от него, когда и состарится.

ПРИТЧИ 22:6

# 38 | НАСЛЕДИЕ

Существует еще одно великое преимущество святого страха — благочестивое наследие. Позвольте мне задать вам несколько вопросов. Что приходит вам на ум, когда вы думаете о Бенедикте Арнольде? «Предатель» — это первая мысль, которая приходит вам в голову? Как насчет матери Терезы? Думаете ли вы про «Миссионеров милосердия»? А как насчет Адольфа Гитлера? Вы представляете «диктатора-тирана, который убил миллионы людей»? Как насчет Альберта Эйнштейна? Вам на ум приходит человек, который открыл теорию относительности?

Мысли, которые приходят вам в голову, вероятно, говорят о наследии этих известных личностей. Но дело в том, что мы все создаем наследие. Таким образом, нам нужно задать себе вопрос: будут ли хорошо помнить о моем наследии или станут относиться к нему неодобрительно? Однако более важный вопрос заключается в том, как наше наследие будет рассматриваться на небесах, — как полезное или пагубное для строительства вечного Царства Божьего.

Вот какое определение слова «наследие» дается в словаре Мерриам-Вебстер: «то, что передается кому-либо или принимается от предка или предшественника»<sup>26</sup>. Как страх Божий влияет на наших потомков? Для начала давайте вернемся к отцу веры — Авра-

аму. Как только ангел на горе удержал его руку с ножом, занесенную над Исааком, чтобы убить его, Господь сказал ему:

«Я благословляя благословлю тебя, и умножая умножу семя твое... и овладеет семя твое городами врагов своих» (Бытие 22:17).

Я читал эти слова на протяжении многих лет и думал, почему они повторяются. Наконец мое любопытство взяло верх, и я обратился с этим вопросом к раввину, который ответил мне следующее: «В еврейском понимании, когда вы встречаете подобные повторы, речь идет об умножении... и поскольку один глагол дается в настоящем времени, а второй — в будущем, он описывает, что одно благословение на отце Аврааме, но Бог обещает, что будут благословения и на его потомках. Другими словами, благословляя тебя, Авраам, Я буду продолжать благословлять тебя через твоих детей».

Святой страх принесет пользу нашим потомкам — «они овладеют городами врагов своих». Это чудесно, и мы обсудим это в ближайшее время, но прежде следует обратить внимание на еще одну истину, которая прозвучала в объяснении раввина. Святой страх продолжает благословлять нас через наших потомков, и это истинно не только в этой жизни, но и в вечности.

На нашу судьбу влияют наши потомки создающие для нас большую честь и влияние как в ближайшем будущем, так и в следующей жизни. Для наглядности позвольте привести вам пример. Арчи Мэннинг был квотербеком в НФЛ в команде «Нью Орлеан Сэйнтс» в течение десяти сезонов. Команда, где он являлся неоспоримым лидером, достигла уровня 500 только один раз, остальные девять сезонов были проигрышными. Большинство людей забыли бы о нем, если бы не два его сына, Пейтон и Илай, которые вме-

сте выиграли в общей сложности четыре Суперкубка и Матч всех звезд Национальной футбольной лиги, получив как самые ценные игроки награды MVP. Теперь многие люди знают Арчи благодаря его сыновьям, и, следовательно, он пользуется большим почетом и влиянием в мире спорта.

В вечности многие люди получат больше чести и влияния благодаря послушанию их потомков в построении Царства. Авраам — прекрасный тому пример; его влияние в вечности будет усилено его потомками, такими как Иосиф, Самуил, Давид, Даниил, Исаия и, конечно, Иисус, а также многие другие. И сегодня его наследие продолжает жить. Это благословение применимо ко всякому, кто боится Бога; такой человек «в вечной памяти будет» и «высоко будет уважение к нему» (Псалом 111:6, 9, ВТІ).

Теперь давайте обратимся к Божьему обетованию, что наши потомки будут победителями, они «овладеют вратами врагов своих». На современном языке это звучит примерно так: наши дети не будут сломлены теми, кто презирает Бога, но, напротив, будут успешными лидерами и влиятельными людьми (Второзаконие 28:13). Вы можете подумать, что это относится только к Аврааму и его прямым потомкам. Но нам сказано: «через Иисуса Христа Бог благословил язычников тем же благословением, которое Он дал Аврааму» (Галатам 3:14, перевод с английского). Это чудесная новость!

«Блажен человек, боящийся Господа, получающий большое наслаждение от Его повелений. Могущественным будет на земле его потомство; *поколение* праведных благословится» (Псалом 111:1, 2, НРП).

Слово *поколение* означает «долгое время» $^{27}$ , и оно относится к нашему будущему потомству $^{28}$ . Захария пророчествовал: «И ми-

лость Его в роды родов к *боящимся Его*» (Луки 1:50). Не только непосредственно наши дети будут успешны, но это обетование охватывает целые поколения. Замечательным примером этому служит жизнь двух людей, рожденных в начале восемнадцатого века.

Первым был Макс Джукс. В 1874 году социолог по имени Ричард Дагдейл посетил тринадцать окружных тюрем на севере штата Нью-Йорк. Он нашел шесть человек под четырьмя разными фамилиями, которые были кровными родственниками. Это разожгло его любопытство и привело к глубокому исследованию их родословной. Поиск привел к голландскому поселенцу по имени Макс Джукс, появившемуся на свет приблизительно в период между 1720 и 1740 годами. После нескольких лет кропотливых исследований Дагдейл выявил 540 потомков Джукса. Из них 76 были преступниками, отбывавшими наказание, 18 — владельцами борделей, 120 — проститутками и более 200 — получателями социальных пособий. Короче говоря, это были грехи поколений, которые привели к деструктивному поведению в большом масштабе и стоили правительству десятки миллионов долларов в пересчете на сегодняшний курс валюты<sup>29</sup>.

Теперь давайте сравним его с Джонатаном Эдвардсом, родившимся примерно в тот же период. Он был сторонником «учения возрожденцев», автором множества книг и человеком, вдохновившим многих людей нести Евангелие в народы. В 1727 году он женился на Саре Пьерпойнт. Эта пара искренне боялась Бога. Они читали Библию и вместе молились каждый вечер перед сном. У них родились одиннадцать детей, и Джонатан ежедневно молился и просил о благословении для каждого из них. Он говорил: «Каждый дом должен быть маленькой церковью».

Все 1394 потомка Джонатана и Сары показывают Божье обетование всем боящимся Его — что они будут владеть вратами

врагов своих, и их дети будут успешны во всем. Среди его потомков — 13 президентов колледжей или университетов, 65 профессоров колледжей или университетов, три сенатора Соединенных Штатов, 30 судей, 100 адвокатов, 60 врачей, 75 офицеров армии и флота, 100 служителей и миссионеров, 60 выдающихся писателей и один вице-президент Соединенных Штатов — Аарон Берр. Их потомки не стоили правительству ни одного цента<sup>30</sup>.

Страхи, с которыми я боролся, когда наши четверо сыновей были маленькими детьми, были связаны с тем, что их жизнь может рано оборваться, либо они будут обижаться за то, что их папа из-за служения проводит в дороге более 200 ночей в году, или они будут сердиться на Бога за то, что Он призвал меня к этому. Однажды вечером после служения на конференции далеко от дома я осознал, что отсутствие святого страха мешало мне передать ответственность за их жизнь Иисусу. Я взмолился: «Отец, эти четверо сыновей больше не мои, теперь они принадлежат Иисусу. Ты можешь делать с ними все, что захочешь, но ты, дьявол, никогда не коснешься их!» С того дня я никогда не боялся за их жизнь.

Вскоре после этого Бог открыл мне важную истину через Его Слово. Финеес был внуком Аарона, священника. Он страстно любил Бога и израильский народ. Сильный святой страх побуждал его делать то, чего многие другие верующие страшились, он смело стоял за праведность. И тогда Бог сказал: «Итак, скажи ему, что Я заключаю с ним завет мира. С ним и его потомками заключается завет вечного священства» (Числа 25:12, НРП). По сути, его потомки получили обетование о более близких отношениях с Богом благодаря его святому страху. Дух Святой показал мне, что защита наших сыновей была в нашем с Лизой ревностном послушании Его воле.

Теперь, спустя годы, каждый из наших сыновей работает в служении «Мессенджер Интернэшнл» как минимум девять лет. Двое

из них издают свои книги, все они лидеры, и, самое главное, все они ходят в святом страхе Божьем. Люди постоянно спрашивают меня, что мы делали, чтобы вырастить благочестивых мужчин. Честно признаться, это не имеет никакого отношения к нашей мудрости, а о наших многочисленных ошибках как родителей можно было бы написать целые тома книг. Однако что мы делали правильно, так это то, что мы ходили на высоком уровне святого страха.

Когда наши сыновья в подростковом возрасте сбивались с истинного пути, мы с Лизой взывали к Господу, чтобы Он утвердил Свои обетования в наших сыновьях, и мы продолжали жить в святом страхе. Мы никогда не теряли веру, и вы не должны терять ее. Бог обещает вам, боящимся Господа, что ваши дети будут «могущественны на земле» (Псалом 111:2, НРП).

## = Сделайте это личным*=*

**Библейский стих.** «Твои дети будут как ветви маслин вокруг твоего стола. Так будет благословлен человек, боящийся Господа» (Псалом 127:3, 4).

**Смысл.** Когда вы пребываете в святом страхе, что-то значительное передается вашим потомкам. Они не только будут влиятельными, но вы будете оставаться благословенными через них.

**Размышление.** Как я смотрю на своих детей (или будущих детей)? Беспокоюсь ли я за их будущее? Посвятил ли я их полностью Господу Иисусу? Хожу ли я в святом страхе перед ними? Воспринимаю ли я, молюсь и говорю в соответствии с их нынешним поведением или обещаниями Слова Божьего?

**Молитва.** Дорогой Господь, Твое Слово говорит, что я обрету вечное наследие, если буду ходить в святом страхе. Я верю Твоему обещанию, что мои дети будут могущественны на земле, влиятельны, успешны и прославят Твое имя и мое. Я обещаю продолжать смело молиться о том, чтобы эти обещания исполнились. Я прошу об этом во имя Иисуса. Аминь.

**Исповедание.** Мои дети могущественны на земле, везде преуспевают и овладевают вратами врагов своих.

Когда мы определяем, в чем состоит истинная мудрость человека, наиболее подходящее слово — то, которое отчетливо выражает страх Божий.

АВГУСТИН ГИППОНСКИЙ

## **39 | CAMOE BAЖHOE**

Тема, которую мы рассмотрим в этой главе, настолько обширна, что о ней одной можно было бы написать целую книгу. Однако если оставить ее в стороне, это послание будет неполным. Поэтому подходите к этой главе как к вступлению в важный аспект святого страха.

Вслушайтесь в эти слова из сердца нашего Творца — слова жизни, слова истины, слова, которые защищают, которые пребудут дольше солнца, луны и звезд, слова более надежные, чем земля, на которой мы стоим:

«Блажен человек, который снискал мудрость, и человек, который приобрел разум <...> ничто из желаемого тобою не сравнится с нею» (Притчи 3:13, 15).

В этом мире нет *ничего*, что могло бы сравниться с мудростью Бога. Это поразительно — *ничего!* Вот почему нам говорят: «Главное — мудрость: приобретай мудрость» (Притчи 4:7), и когда найдешь ее, «она поведет тебя по восхитительным путям; все пути ее приятны» (Притчи 3:17, перевод с английского).

Мы должны искать Божью мудрость в каждом принимаемом нами решении. Ибо нам сказано: «Высоко цени ее, и она возвысим тебя» (Притчи 4:8). Какое великолепное обещание! Еврейское сло-

во «возвысить» означает «поднять, вознести; возвеличить». Когда Бог возвышает, никто и никакие обстоятельства не могут понизить! Следовательно, мудрость — это путь к непреходящей значимости.

Мудрость нужно найти; она скрыта, но ее можно достичь. Когда ее находят, она приносит колоссальную пользу. Как же ее найти?

«Начало мудрости — страх Господень» (Псалом 110:10; Притчи 9:10).

Еврейское слово в значении «начало» имеет важный смысл. Оно встречается в первом стихе Библии: «В начале сотворил Бог небо и землю». Это слово означает «исходный пункт». Святой страх — это место происхождения мудрости. Представьте себе следующую картину: склад, полный мудрости, которая вам необходима для устойчивого успеха. Однако есть только одна дверь и один ключ, которые могут дать вам доступ к ней, — святой страх. Исаия пишет: «Изобилие <...> мудрости и ведения; страх Господень является ключом к этим сокровищам» (Исаии 33:6, перевод с английского).

В сущности, без страха Господня не существует непреходящей мудрости. Святой страх — ее источник, но польза от нее распространяется за пределы «исходного пункта»:

«Страх Господень — ucmoчник жизни, удаляющий от cemeй смерти» (Притчи 14:27).

Я хочу подчеркнуть два ключевых слова: *источник* и *сети*. Еврейское слово «источник» содержит в себе значение «поток» или «постоянный источник». Хорошая жизнь является результатом не

случайных правильных решений, но скорее постоянного потока мудрых решений, приносящих стойкие результаты.

Второе слово, *сети*, означает «ловушка» или «приманка». «Правильное понимание этого еврейского слова — наживка или приманка в капкане охотника»<sup>31</sup>. Любой охотник знает, что для хорошего действия ловушки у нее должны быть две составляющие. Она должна быть спрятана с расчетом, что животное не поймет, что это капкан, и в ней должна лежать приманка, чтобы заманить животное в ее смертельные челюсти. С хорошим пониманием этих ключевых слов давайте посмотрим другой отрывок, который дает больше ясности о сказанном выше:

«Страх Господень научает мудрости» (Притчи 15:33).

Соединяя истины из этих двух отрывков, мы обнаруживаем, что святой страх — это источник — постоянный поток — обучения мудрости Божьей. Это постоянно присутствующий советник, который не дремлет и не спит, но учит нас принимать мудрые решения в жизни.

Предоставленное само себе, отделенное от Божьей мудрости человечество тысячелетиями доказывало, что мы принимаем пагубные решения, при этом думая, что принимаем правильные. Почему так происходит? Потому что пути смерти и разрушения скрыты и заманивают, ничем не отличаясь от ловушки охотника. То, что кажется хорошим, мудрым, полезным и приятным, часто всего лишь приманка, чтобы увлечь вас в то, что в конечном счете обернется неудачей, будет неразумным, пагубным и печальным. Страх Господень защищает нас от этого, постоянно отводя от этих ловушек.

Если вы посмотрите на современное общество, то увидите замечательных и умных мужчин и женщин, принимающих реше-

ния, которые приводят к гибели тех, на кого они влияют. В то же время другие люди слепы к их глупости. В Писании сказано, что они «осуетились в умствованиях своих, и омрачилось несмысленное их сердце; называя себя мудрыми, обезумели» (Римлянам 1:21, 22). Когда разум омрачен, помрачается и зрение; и это лишь вопрос времени, когда они угодят в сокрытые и полные приманок ловушки смерти.

Однако справедлива и обратная сторона. Когда мы твердо принимаем святой страх, у нас появляется неотлучный, постоянно действующий советник мудрости, который дарит нам способность принимать взвешенные правильные решения. Даже когда мы не знаем о скрытых смертельных ловушках, этот источник постоянно защищает нас и не дает нам незаметно для себя попасть в капкан.

Давайте посмотрим этот принцип на примере человека, который не был в завете с Богом, но тем не менее боялся Его. Это был царь Авимелех Герарский. Он взял Сарру, жену Авраама, в свой гарем. Вскоре после этого Бог приходит к нему ночью и говорит: «Вот, ты умрешь за женщину, которую ты взял, ибо она имеет мужа» (Бытие 20:3).

Авимелех взывает: «Владыка! <...> Я сделал это в простоте сердца моего и в чистоте рук моих» (ст. 4, 5). Относительно слова «Владыка», которое здесь используется, говорят, что «это слово буквально означает "мой Господь"»<sup>32</sup>. Его страх перед Богом достаточно очевиден как в том, каким образом он обращается к Нему, так и в его ответе. Теперь послушайте, что Бог говорит ему:

«Я знаю, что ты сделал сие в простоте сердца твоего, и удержал тебя от греха предо Мною, потому и не допустил тебя прикоснуться к ней» (Бытие 20:6).

Страх Господень был для него советником, о котором он не подозревал, чтобы удержать его от падения в смертельную ловушку. Ловушка была скрыта в обмане, когда Сарру представили царю как сестру Авраама, однако святой страх защитил его. Как получилось, что этот языческий царь, не знавший завета с Богом, не имевший записанное слово Божье, содрогнулся при мысли о том, чтобы взять себе чужую жену? Ответ мы находим в посланиях Павла: «когда язычники, не имеющие закона, по природе законное делают, то, не имея закона, они сами себе закон: они показывают, что дело закона у них написано в сердцах, о чем свидетельствует совесть их и мысли их, то обвиняющие, то оправдывающие одна другую» (Римлянам 2:14, 15).

Более того, почему этот языческий царь трепещет при мысли о том, что он может взять чужую жену себе, тогда как опытный пастор или человек, который много лет посещает церковь, берет чужую жену в прелюбодеянии, и такие случаи мы наблюдаем со временем все чаще и чаще? Это не высшая математика. Хотя этот лидер церкви или прихожанин исповедует своими устами, что он принадлежит Иисусу, страха Божьего в нем нет. В Библии сказано:

«И нашел я, что горше смерти та женщина, *что подобна* сети, чье сердце — ловушка и чьи руки — оковы. Человек, угодный Богу, избежит ее, а *грешник* будет ею пойман» (Екклесиаста 7:26, НРП).

Писание не говорит «нечестивый будет уловлен», но грешник — тот, кто не попадает в ловушку из-за отсутствия святого страха. Им легко может стать и тот, кто исповедует христианство. Иаков пишет верующим людям: «Омойте ваши руки, вы, грешники; очистите ваши сердца, потому что ваша верность разделилась между Богом и миром» (Иакова 4:8, перевод с английского).

Наше широко распространенное западное Евангелие систематически вытесняет страх Божий из наших сердец посредством учения о фальшивой благодати, которая учит нас иному, нежели Божья мудрость. Она создает нездоровый источник извращенных советов, который вытесняет сдерживающую и защищающую нас от греха силу. Однако подлинная благодать не противоречит святому страху.

«Ибо явилась благодать Божия, спасительная для всех человеков, научающая нас, чтобы мы, отвергнув нечестие и мирские похоти, целомудренно, праведно и благочестиво жили в нынешнем веке» (Титу 2:11, 12).

Мы не можем отделить истинную благодать Божью от святого страха Божьего. Они едины и оба *научают* — постоянно отводят нас от ловушек смерти.

Эта эпидемия безбожного поведения среди верующих людей, находящихся в завете с Богом, не является чем-то новым. На протяжении всей истории Израиля и Церкви мы наблюдаем одну и ту же картину, но она усиливается в последние дни, о которых Иисус сказал, что они будут отмечены обманом. Утрата святого страха открывает сердца и души людей для разрушительных советов, которые только кажутся истиной, но в реальности незаметно ведут к греху и смерти.

В настоящее время в нашем обществе сила беззакония распространяется ускоренными темпами. Так, словно мы находимся на подъеме экспоненциальной кривой. Если широко принятая фальшивая благодать продолжит вытеснять святой страх из сердец верующих, множество христиан будут уловлены в обман беззакония. Нам необходимо возрождение святого страха, потому что он

постоянно защищает нас от заблуждения. Он хранит наши сердца в истине, даже когда большинство людей падают духом.

Примите святой страх как ваше великое сокровище. Оберегайте его с большим усердием, чем миллионы долларов, самые дорогие сокровища или самый красивый дом. Мы храним эти ценности в банках, застрахованных государством, хранилищах, сейфах и устанавливаем системы сигнализации, однако наше самое большое сокровище — это страх Господень. Вот почему нам написано: «Больше всего хранимого храни сердце твое, потому что из него источники жизни» (Притчи 4:23).

### = Сделайте это личным =

**Библейский стих.** «Не премудрость ли взывает? и не разум ли возвышает голос свой? <...> Потому что, кто нашел меня, тот нашел жизнь и получит благодать от Господа; а согрешающий против меня наносит вред душе своей: все, ненавидящие меня, любят смерть» (Притчи 8:1, 35, 36).

**Смысл.** Самое важное, что мы как последователи Христа можем делать, — это приобретать мудрость. Страх Господень — источник мудрости, он оберегает нас от ловушек смерти.

**Размышление.** Провел ли я линию на песке? Обозначил ли я четко, что является неприемлемым? Решил ли я не прибегать к мудрости общества, противоречащей тому, что говорит Слово Божье? Готов ли я подвергнуться гонениям за свою веру в Его Слово и послушание Ему? Как мне найти способ еще старательнее искать мудрость Иисуса в своих повседневных решениях?

**Молитва.** Дорогой Отец, во имя Иисуса, я взываю к Твоей мудрости и разумению. Прошу Тебя, открой мои глаза и уши, чтобы воспринять их. Я не хочу быть глупцом, мудрым в своих собственных суждениях. Я буду ценить и полагаться на мудрость моего Господа Иисуса Христа больше, чем на все, что может предложить этот мир. Я выбираю послушание, даже если буду гоним за свои убеждения или послушание. Аминь.

**Исповедание.** Я полон решимости искать мудрость моего Господа Иисуса в каждом принимаемом мною решении.

# Страх Божий соответствует смирению.

АВГУСТИН ИППОНИЙСКИЙ

## 40 | УСПЕШНАЯ ЖИЗНЬ

Среди мудростей книги Притчей есть то, что мне нравится называть «близнецами силы». Эти две добродетели идут рука об руку, часто дополняя друг друга в Писании. В следующем стихе мы читаем о них:

«Истинное смирение и страх Господень ведут к богатству, чести и долгой жизни» (Притчи 22:4, перевод с английского).

Истинное смирение и святой страх связаны между собой. Вы никогда не встретите человека, который боялся бы Бога и в то же время не был бы по-настоящему смиренным, равно как и такого, кто был бы по-настоящему смиренным и не боялся бы Бога. Слово «истинно» имеет важное значение, поскольку существуют разные формы поддельного смирения. Более подробно об этом поговорим в следующей главе.

Давайте кратко посмотрим на три перечисленных обетования: богатство, честь и долгая жизнь. Еврейское слово богатство — «озер» — означает «богатство, изобилие. Оно описывает все виды богатства — в том числе землю, имущество, скот и потомков». Его

смысл ясен, и это не единственное обещание относительно святого страха. Псалмопевец также пишет:

«Блажен человек, боящийся Господа, получающий большое наслаждение от Его повелений <...> Изобилие и богатство будут в его доме, и его праведность будет пребывать вечно» (Псалом 111:1, 3, НРП).

Здесь то же самое еврейское слово «озер» в значении «изобилие и богатство». Оно создает возможное противоречие. Некоторые люди смотрят на обладание богатством и благосостоянием, как на что-то противоречащее благочестию. Однако если мы исключим из рассмотрения очевидные истины Писания ради нашей традиции, то не будет ли это являться признаком гордыни, что определенно полностью противоречит святому страху?

Мне пришлось столкнуться с этим много лет назад. В наши первые годы служения мы с Лизой были свидетелями того, как служители преподавали Евангелие преуспевания, которое побуждало многих гнаться за разлагающей роскошью. Плоды этого были разрушительными, многих они привели к алчности, которая есть идолопоклонство. Довольно большое число людей отошли от истинной веры и навлекли на себя различные скорби. Видя эти потери, мы ответили на них тем, что качнули маятник в противоположную сторону. Мы стали пренебрегать любым учением, в котором упоминались богатство, достаток и преуспевание. В конце концов Дух Святой поправил нашу незрелость. Нам пришлось столкнуться с истиной о том, что человек, который по-настоящему боится Бога, будет правильно обращаться с богатством и не попадет в ловушку алчности.

В чем цель богатства и изобилия? Они служат средством для благословения других. На момент написания этой книги мы в на-

шем служении распространили 53 миллиона физических ресурсов — книг и учебных курсов — среди пасторов и лидеров в 130 странах на 118 языках. Мы также создали приложение под названием MessengerX и загрузили в него учебные материалы на 122 языках, доступные для скачивания в 230 странах; причем мы не взимали плату за его использование. Стоимость этих проектов исчисляется десятками миллионов долларов.

Что, если бы мужчины и женщины, которые поддерживают эти проекты, считали, что благочестие является синонимом недостатка в чем-либо или нищеты? Если бы это было так, мы бы не смогли укрепить в вере те миллионы людей, которых удалось достичь.

Существует огромная разница между жадностью и обладанием богатства ради влияния на жизни людей. Люди, которые искренне боятся Бога, знают эту разницу и придерживаются последнего. В Новом Завете после распятия Иисуса мы читаем:

«Вечером к месту казни пришел один *богатый* человек из Аримафеи, по имени Иосиф. Он тоже был *учеником Иисуса*. Иосиф пошел к Пилату и попросил Тело Иисуса» (Матфея 27:57, 58, НРП).

Иосиф был богатым, и Писание называет его учеником Иисуса. Однако ирония в том, что большинство последователей Иисуса разбежались и спрятались. Тем не менее у этого богатого человека была смелость, которая проистекала из его святого страха, чтобы, игнорируя угрозы иудейских вождей и могущество Рима, подойти к Пилату и просить Тело Иисуса. Какой храбрый человек!

Прошу вас, не поймите меня неправильно. Если человек беден, означает ли это, что у него нет страха Божьего? Вовсе нет! В Писании — множество мужчин и женщин, которые не обладали ма-

териальными благами. Делало ли это их менее благочестивыми? Вовсе нет! Истинное богатство измеряется не деньгами и имуществом, а нашей способностью помогать другим. Вот наше обетование:

«Бойтесь Господа, святые Его, ведь кто боится Его, ни в чем не нуждается. Молодые львы бедствуют и голодают, а ищущие Господа не имеют нужды ни в каком благе» (Псалом 33:10, 11, НРП).

Это благочестивое желание влиять на других людей во имя Царства, будь то молитва, пища, финансы, обучение, наставление в ученичестве, гостеприимство или служение. Хорошо иметь избыток ресурсов для достижения всего того, что требуется для нашей Божественной миссии. Благочестивые люди стремятся к этому, и в результате они обретают личное благословение. Гордые, религиозные и завистливые будут тратить свои силы на споры о том, почему верующие должны быть бедными, и придерживаться убеждений, не основанных на Священном Писании.

Царь Соломон вел и учил народ в своем царстве в страхе Господнем. В то время «вся Иудея и Израиль жили в мире и безопасности. От Дана до севера, до Вирсавии — каждая семья имела свой дом и сад» (3 Царств 4:25, перевод с английского). Еще нам сказано, что люди «ели, пили и веселились» (1 Царств 4:20). Остановитесь и поразмышляйте над этими словами: «каждая семья имела свой дом и сад». Во всей стране никто не нуждался в социальных пособиях, не было безработицы и нищеты — у всех всего было в достатке! Страх Господень дает мудрость, которая приносит пользу всем, кто находится под ее влиянием; в данном случае речь идет о целом народе. Что было бы, если бы наши лидеры ходили в страхе Господнем?

В заключение позвольте сказать, что это обетование — не то, за которое мы должны сражаться в молитве, как Исааку пришлось бороться за то, чтобы открылось чрево Ревекки. Иисус обещает нам: «Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам» (Матфея 6:33).

Давайте рассмотрим следующее обетование — *честь*. Еврейское слово «честь» в нашем первом стихе звучит как «кабод», что означает «честь, слава, величие, богатство». Мы видели в одной из предыдущих глав, что именно это слово Моисей употребил, когда попросил Бога показать ему Свою славу. Оно несет в себе весомость, авторитет, но исходит не из титула или должности, а скорее привязана к характеру. Таким образом мы обнаруживаем еще одно замечательное преимущество святого страха: благородство. Оно преображает вас в человека достоинства и чести. Притчи — не единственная книга, сообщающая об этой добродетели; псалмопевец использует то же самое еврейское слово, говоря о тех, кто боится Бога: «Они будут иметь *влияние* и честь» (Псалом 111:9, перевод с английского).

Рассмотрим добродетельную женщину из книги Притчей. Она обладает этими великолепными качествами. Она надежна, мудра, усердна, энергична, трудолюбива, успешна, богата, добра, помогает нуждающимся и защищает беспомощных. Еще одна ее выдающаяся черта, которую иногда упускают из виду, а она важна для нашей дискуссии, — она «одевается силою и достоинством» (Притчи 31:25, НРП). Другими словами, она носит честь как одеяние, ничем не отличающееся от нашей одежды, — ее честь видима и заметна всем в ее присутствии. Какова ее последняя добродетель?

«Прелесть обманчива и красота мимолетна, но женщина, что *бо-ится* Господа, достойна хвалы» (Притчи 31:30, НРП).

Это святой страх! Вот удивительная реальность — благородство и достоинство, приписываемые этой женщине, доступны любому мужчине или женщине, боящимся Бога. За все годы моих путешествий я встречал многих значительных лидеров и личностей. Многие из них оказали огромное влияние на общество, но что привлекает мое внимание больше, чем все то, что они построили, — это когда я встречаю мужчину или женщину, которые носят достоинство. В их присутствии чувствуется весомость. Они излучают свет, любовь, честь и благородство. Их дети любят и уважают их, а коллегам и друзьям нравится находиться рядом с ними. Интересно, что многие из них — отнюдь не публичные личности. Что же является их «визитной карточкой»? Они боятся Бога!

Третье обетование в нашем первом стихе — *долгая жизнь*, или долгоденствие. Оно тесно связано с истинным смирением. Мы поразмышляем об этом в нашей следующей главе.

## = Сделайте это личным <del>—</del>

**Библейский стих.** «Страх перед Господом заключается в том, чтобы ненавидеть зло <...> Тех, кто любит меня, я люблю; те, кто ищет меня, меня найдут. У меня богатство и слава, крепкий достаток и благоденствие» (Притчи 8:13, 17, 18, НРП).

**Смысл.** Святой страх и смирение обещают богатство, честь и долгую жизнь. Богатство не измеряется количеством денег или имуществом, но нашей способностью помогать другим. Благородство заложено в нашем характере, а не в нашем титуле или должности.

**Размышление.** Рассматриваю ли я богатство в истинном свете? Стремлюсь ли я к нему из-за неуверенности, страха и алчности? Будет ли лучше стремиться к нему из святого страха и верить в обетование об изобилии, чтобы оказывать влияние на других? Что означает для меня «быть одетым в достоинство»?

**Молитва.** Дорогой Отец, прошу Тебя, исполни Твое обетование о том, что в моем стремлении к истинному смирению и святому страху я получу богатство, честь и долгую жизнь, необходимые для того, чтобы исполнить мою божественную миссию служения другим. Во имя Иисуса. Аминь.

**Исповедание.** Мне обещаны моим Небесным Отцом богатство, честь и долгая жизнь, если я буду следовать святому страху и истинному смирению.

# Разумный держится прямого пути.

ПРИТЧИ 15:21

# 41 | ЗАВЕРШАЮЩИЙ ЭТАП

Мы не можем в полной мере обсуждать вопрос о том, как прожить свою жизнь хорошо, если задумываемся о том, как закончить жизнь хорошо. В 18-й главе мы затронули тему долголетия, но в этой главе мы пойдем дальше и рассмотрим, какую важную роль играют страх Господень и смирение.

«Истинное смирение и страх Господень ведут к богатству, чести и *долгой жизни*» (Притчи 22:4, перевод с английского).

Невероятная польза святого страха — это продленные дни. Мы читаем в Священном Писании: «Страх перед Господом прибавит жизни» (Притчи 10:27, НРП). Какое обетование! И это сказано не один раз, потому что в другом месте мы снова читаем о мудрости святого страха, посредством которого «умножатся твои дни, годы жизни твоей продлятся» (Притчи 9:11, НРП). Нам не только дано обещание о продлении лет жизни, но и о том, что наши дни будут более продуктивными.

Еще одно подтверждение этому можно найти в одной из десяти заповедей. Страх перед Господом побуждает нас безусловно почитать своих родителей, и, если мы будем так поступать,

нам обещано: «да будет тебе благо, и будешь долголетен на земле» (Ефесянам 6:3). Мы снова находим не только долгоденствие, но также и пользу. Это обетования, о которых мы можем просить в молитве.

При этом важно отметить, что без качества жизни удовольствие от прибавленных лет уменьшается. Соломон написал в свои пессимистичные годы: «День, когда ты умрешь, лучше, чем день, когда ты родился» (Екклесиаста 7:1, перевод с английского). Очевидно, что он не получал удовольствия от жизни, когда писал эти слова. Что обеспечивает качество жизни? Истинное смирение и страх перед Господом.

Много лет назад во время молитвы я прочитал:

«В год смерти царя Озии видел я Господа, сидящего на престоле высоком и превознесенном, и края *риз* Его наполняли весь храм» (Исаии 6:1).

Исаия видел Господа во всей Его славе. Как уже говорилось в предыдущей главе, он созерцал Всевышнего на Его престоле и огромных ангелов, от возгласов которых сотрясались основания врат. После этого переживания его жизнь кардинально изменилась.

После прочтения этого повествования я закричал: «Господь, вот что мне нужно — свежее видение Иисуса!»

Дух Святой прошептал мне в сердце: «Я не так начал этот стих. Вернись назад и прочти заново».

Я был в недоумении, но все же сделал, как Он велел, и в этот раз слова «в год смерти царя Озии» слетели на меня со страницы.

Затем я услышал: «Озия должен был умереть, прежде чем Исаия мог вновь увидеть Меня».

В то время я мало знал об Озии, лишь только то, что он был одним из многих царей либо в Израиле, либо в Иудее. Но когда я начал исследовать его жизнь, то обнаружил удивительные факты. Ему было всего шестнадцать лет, когда он был провозглашен царем Иудеи, которой затем правил пятьдесят два года. (Для сравнения: на момент написания этой книги за последние пятьдесят два года я жил уже при десяти президентах Соединенных Штатов.) Озия правил уже довольно долго.

Получив власть над миллионами людей в возрасте шестнадцати лет, он поступал мудро — обращался к Богу. Вот что мы читаем: «И в те дни, когда он прибегал к Господу, споспешествовал ему Бог» (2 Паралипоменон 26:5). Вот это да! Как он преуспел! Мудрость Божья привела его к поразительному величию. Он укрепил экономику, восстановил города, создал могущественную армию и вернул себе территории, которые были потеряны его предками. Вот что мы читаем: «Слава о нем распространилась далеко и широко, потому что Господь даровал ему удивительную помощь, и он стал могущественным» (2 Паралипоменон 26:15, перевод с английского).

Однако, как и в случае с Соломоном, страх Господень не был его сокровищем. К великому сожалению, мы читаем:

«Но когда он сделался силен, *возгордилось* сердце его на погибель его» (2 Паралипоменон 26:16).

В какой-то момент он утратил смирение и святой страх, с которых начал. Вот в чем важная истина: эти добродетели-«близнецы» в какой-то момент дадут импульс результативности, что означает, что успех будет продолжаться даже тогда, когда добродетели, которые инициировали его и привели в движение, исчезнут. То, что мы читаем далее, весьма интересно:

«И он сделался преступником пред Господом, Богом своим, ибо вошел в храм Господень, чтобы воскурить фимиам на алтаре кадильном» (2 Паралипоменон 26:16).

Дух Святой спросил меня: «Сын, стал ли Озия более духовным или менее духовным, когда его сердце возгордилось?» Я сразу сообразил, что ответ будет неожиданным. Я всегда считал, что, когда гордость входит в сердце человека, он становится менее духовным. Однако Озия вошел в храм, чтобы совершить духовное действие перед Господом. Я бы не понял этого, если бы Дух Святой не задал мне вопрос.

Шокированный, я громко выпалил: «Он стал более духовным!» Дух Святой прошептал моему сердцу: «Дух гордости и дух религии ходят рука об руку и усиливают друг друга, скрывая друг друга». Гордость не позволяет человеку признать, что он стал религиозным, а религия прикрывает гордыню своим духовным поведением.

Затем я подумал про фарисеев времен Иисуса. Подобно Озии, эти лидеры, вероятно, начинали с искренней любви и святого страха к Иегове, но в какой-то момент в их сердца вошла гордыня. Они отдалились от Бога, но их участие в духовных делах усиливалось.

Священники обличили Озию, они не оставили незамеченным его поведение, не соответствующее Священному Писанию. Будучи обличенным истиной, Озия разозлился на священников (тоже показатель утраты смирения). Внезапно проказа появилась у него на лбу. Остаток жизни этого царя был трагичным; ему пришлось жить в отдельном доме. Его сын стал управлять царским дворцом, а он так и остался прокаженным до конца дней своих.

Давайте посмотрим на это глазами обывателя. Единственная очевидная реальность для жителей Иудеи и Иерусалима заключа-

лась в том, что их царь заболел проказой. Вы можете себе представить, как взорвались бы социальные сети? Комментарии заполнили бы их: «О, нет! Наш царь болен проказой; какая трагедия!» Никто из людей не знал, что стояло за этой болезнью. Но нам Дух Святой приоткрыл внутреннюю ширму — дело в утрате святого страха и смирения.

Увидев это, я стал расспрашивать Господа относительно наших дней. Мое сердце разрывалось из-за падения множества лидеров, которое я видел в своей жизни. Чаще всего это внебрачная связь, но иногда — алкоголизм, наркозависимость, жадность, другие пороки и неподобающее поведение. Я с грустью наблюдал, как падали лидеры, которые начинали служение до нас, одновременно с нами и даже после нас. Каждый из них начинал с великим рвением прославлять Иисуса. Как они могли вести себя столь возмутительно? Разве они не видели, как другие следуют тому же примеру?

Дух Святой снова заговорил со мной: «Сынок, у этих упавших лидеров проблема была не гормонах, проблема была в гордыне». Мы все были свидетелями того, как проказа проступила на их челе, — это их связи на стороне, пороки или другое поведение, которое привело к их падению. Что мы не видели — это гордыню, которая сменила их святой страх и смирение. В какой момент это происходит — знает только один Бог. Не знает даже лидер, потому что гордыня ослепляет свою жертву, не позволяя ей ясно видеть.

Благодаря импульсу, который создает успех, мы легко можем потерять из виду то, что привело нас туда: усердное смирение и святой страх перед Богом. Вот почему так важно, чтобы в периоды успеха мы держали перед собой слова Иисуса: «Ибо без Меня не можете делать ничего» (Иоанна 15:15).

По сути, Дух Святой сказал мне в тот день: «Джон, в какой степени умрет гордыня, в той степени у тебя будет новое видение Иисуса». Преображение необходимо, и без нового видения Иисуса мы упустим возможность стать более подобными Ему. Многие замечательные мужчины и женщины не закончили хорошо, тем не менее все они верили, что могут избежать неотвратимых последствий утраты смирения и святого страха. Не обманывайтесь — крепко держитесь за истинное смирение, полное упование на Иисуса и сделайте святой страх вашим сокровищем. Сделайте это, и Бог обещает богатство, честь и долгоденствие.

## = Сделайте это личным **=**

**Библейский стих.** «Слушай меня и поступай, как я говорю, — и у тебя будет долгая и хорошая жизнь» (Притчи 4:10, перевод с английского).

**Смысл.** В той степени, в которой умирает гордыня, в той степени у нас будет новое видение Иисуса. Истинное смирение сокрыто в святом страхе. Оно означает знание, что без Иисуса мы ничего не можем сделать. Поэтому мы выбираем полностью и безраздельно зависеть от Него.

**Размышление.** Является ли смирение реальностью в моей жизни? Есть ли области, в которых я придерживаюсь позиции, что я все сделаю сам? Строю ли я планы, не советуясь с Господом? Принимаю ли решения, не обращаясь к Его свидетельству? Если да, как я могу изменить этот подход? Каким образом благодарность помогает мне быть дерзновенным и смиренным одновременно?

**Молитва.** Дорогой Отец, во имя Иисуса, прости меня за гордыню в следующих сферах моей жизни: (*nepeчислите ux*). Я раскаиваюсь в этой созависимости и в том, что считаю себя выше других. Очисти меня кровью Иисуса. Я смиряю себя в Твоих глазах и принимаю решение видеть других более важными, чем я сам. Аминь.

**Исповедание.** Я выбираю смирение и страх Господень для руководства своей жизнью.

Я искренне часто молюсь: «Господи, пошли возрождение покаяния и страха Божьего, которое пронесется по всему континенту, чтобы мы могли быть спасены и могли почитать Тебя!»

А. У. ТОЗЕР

# 42 | ОБРЕТЕНИЕ СОКРОВИЩА

(Примечание для читателя. Эта глава будет длиннее, чем обычно, чтобы должным образом завершить послание. Для тех, кто читает ежедневно, я разбил эту главу на две части: для утреннего и вечернего чтения.)

## Утреннее чтение. Краткое описание преимуществ

Спектр преимуществ, которые дает священный страх, слишком велик для одной книги. Для их подробного обсуждения потребовались бы целые тома. Я занимаюсь исследованиями почти три десятилетия и до сих пор испытываю благоговейный трепет перед тем, что Святой Дух открывает в Писании. Поэтому давайте завершим эту книгу кратким обзором еще нескольких обетований. Рассматривайте каждое из них как введение к своим дальнейшим поискам и открытиям. Примите эти обетования в свое сердце. Не пытайтесь списать их со счетов или отделаться поверхностным объяснением. Обращайтесь к Богу. Для тех, кто боится Бога, это драгоценные камни, которые вы должны найти и крепко за них держаться.

«Блажен всякий боящийся Господа, ходящий путями Его! Ты будешь есть от трудов рук твоих: блажен ты, и благо тебе!» (Псалом 127:1, 2).

Обратите внимание, что корень слова «благо» встречается трижды всего в двух стихах! А человек, который действительно боится Бога, преисполнен блаженства. Одна из прямо выраженных граней блаженства — наш труд. Никогда не забуду случай, который повлиял на мою жизнь. Это произошло, когда я работал инженером в компании IBM в начале 1980-х. Мы отмечали тридцать восемь лет работы в ней одного из наших коллег. В начале рабочего дня в его офисе сгрудилось около дюжины человек.

В какой-то момент человек, которого мы поздравляли, выпалил: «Я ненавидел каждый день из этих тридцати восьми лет, когда входил в это здание». Остальные засмеялись и закивали в знак согласия.

Я работал на своей должности всего несколько месяцев, был молодым и неискушенным, но сейчас я был в замешательстве. Я спросил: «Зачем же тогда вы это делали?»

Его выражение лица резко сменилось с веселого на раздраженное, он повернулся ко мне и ко всем остальным, находившимся в офисе, и с ухмылкой сказал: «Джон, это называется: работа! Ты должен работать, чтобы покупать еду и одежду». По выражению лиц других я понял, что они разделяют его взгляды. Я знал, что не стоит дальше продолжать разговор, поскольку не был в компании мудрых людей.

Единственной причиной, по которой я изучал инженерное дело, был страх не получить высокооплачиваемую работу. Его замечание обличило мой нечестивый страх. В тот день я решил, что не хочу сказать то же самое через тридцать восемь лет. Этот страх

не будет управлять моей жизнью, я доверюсь Богу. Я могу с радостью сказать, что с тех пор я наслаждаюсь плодами своего труда, и это обетование дается всем, кто боится Бога.

Псалмопевец продолжает:

«Жена твоя, как плодовитая лоза, в доме твоем; сыновья твои, как масличные ветви, вокруг трапезы твоей: *так благословится человек, боящийся Господа!*» (Псалом 127:3, 4).

Вы будете наслаждаться плодами своего труда, ваши супруг или супруга будут процветать, а ваши прилежные дети будут охотно проводить с вами время. Слишком многим не хватает того, что описано в этих отрывках; по сути, здесь определяется то, чего не хватает большей части нашего общества. Очень многие, даже если они хорошо зарабатывают, не получают удовольствия от жизни. Они не ладят со своими супругами, а их дети не хотят иметь ничего общего с семьей. Их семьи скорее увядают, нежели процветают, но есть божественная надежда.

Заложенная в этом обетовании надежда конкретна и совершенно удивительна. Она не для всех, кто посещает церковь или даже исповедует отношения с Иисусом. Здесь утверждается прямо: «Так благословится человек, боящийся Господа!»

Дорогие читатели, вы почти завершили свое путешествие по этому посланию. Зайдя так далеко, вы решили бояться Бога, поэтому это обетование, о котором вы можете просить в молитве. Взывайте к Богу, как Исаак, чтобы увидеть исполнение этих обетований священного страха. У нас были долгие месяцы, когда эти обетования не воплощались в жизнь в нашем доме; были признаки, указывающие на то, что они могут не исполниться, но мы держались за надежду на Божьи обетования и боролись за них в мо-

литве. Теперь мы можем сказать, что они исполняются в нашей семье в течение многих лет.

Обратимся к другому псалму, где подробно рассказывается о тех, кто боится Бога:

«Блажен муж, боящийся Господа и крепко любящий заповеди Его. Сильно будет на земле семя его; род правых благословится» (Псалом 111:1, 2).

И снова мы видим, что слово «блажен» связано со святым страхом. Блаженство — это духовная сила, она не зависит от обстоятельств, как и счастье. Вместо этого блаженство основано на вечном Слове Божьем; это наша сила. Она делает нас более продуктивными и плодотворными.

Также в этом стихе мы видим, что святой страх сильно влияет на наших потомков. Не только мы будем успешны, но и нашим детям обещано то же самое. Продолжим:

«Обилие и богатство в доме его, и правда его пребывает вовек <...> Он вовек не поколеблется; в вечной памяти будет праведник. Не убоится худой молвы: сердце его твердо, уповая на Господа. Утверждено сердце его: он не убоится, когда посмотрит на врагов своих» (Псалом 111:3, 6–8).

Недавно я разговаривал с одной верующей, и она сказала, что однажды, когда мы покинем этот мир, начнется наша вечность. Я быстро возразил: «Нет, для тех из нас, кто родился заново, вечность уже началась». Наша нынешняя работа для души будет продолжаться вечно. Однако те, у кого нет священного страха, не имеют такого обетования. Фактически для них все как раз наоборот: «И любовь

их и ненависть их и ревность их уже исчезли, и нет им более части вовеки ни в чем, что делается под солнцем» (Екклесиаста 9:6).

Боящиеся Бога не страшатся плохих новостей. В наше время засилья социальных сетей, традиционных СМИ и множества других новостных и информационных каналов плохие новости и сплетни становятся все более популярными. Многие испытывают страх перед тем, что грядет. Но для тех, кто боится Бога, нет ни ужаса, ни страха перед будущим; они уверены в себе и бесстрашны. И снова нам говорят:

«В страхе пред Господом — надежда твердая, и сынам Своим Он прибежище» (Притчи 14:26).

Священный страх сопровождается внутренней уверенностью. Это то, о чем многие мечтают, но вскоре обнаруживают, что это кажется недостижимым. У меня есть друг, Джон Хейджи, весьма уважаемый в Техасе пастор. Он боится Бога так же сильно, как и все лидеры, которых я когда-либо встречал. В 1973 году к нему на службу зашел один человек. Каким-то образом он оказался на расстоянии пары метров от Джона и разрядил в него обойму из шести патронов из револьвера 38-го калибра. Пастор Джон уверенно стоял и не двигался. Все шесть пуль пролетели мимо. Спустя пятьдесят лет, на момент написания этой книги, он жив и продолжает проповедовать Евангелие. В такой ситуации большинство людей утратили бы всякое подобие самообладания, закричали бы, упали на пол или стали искать укрытие. Джон не двинулся с места, но уверенно держал взгляд на стрелке. Нам сказано:

«Ангел Господень ополчается вокруг боящихся Его и избавляет их» (Псалом 33:8).

Ангелы призваны защищать тех, кто боится Бога. Позднее экспертиза установила, что пули прошли буквально в шести сантиметрах слева и справа от тела пастора Джона. Стрелявший промахнулся с двух метров! Даже неопытные стрелки попали бы в цель с двух метров, имея шесть попыток. Нет сомнений, что это Ангел Божий отвел пули от пастора.

Царь Иудеи Иосафат был человеком, сердце которого «возвысилось на путях Господних» (2 Паралипоменон 17:6). На третий год своего царствования он разослал священников в каждый город своего государства, чтобы они учили народ Слову Божьему. Мы читаем:

«И был страх Господень на всех царствах земель, которые вокруг Иудеи, и не воевали с Иосафатом» (2 Паралипоменон 17:10).

Обретение священного страха — это великая защита. Другим библейским примером служит Иаков, который наставлял свою семью бояться Бога и забыть об идолах. Как только они это сделали, мы читаем:

«И отправились они [от Сихема]. И был ужас Божий на окрестных городах, и не преследовали сынов Иаковлевых» (Бытие 35:5).

Тем, кто предан страху Божьему, обещано очень многое. Посмотрите на эти слова:

«Да не завидует сердце твое грешникам, но да пребудет оно во все дни в страхе Господнем; потому что есть *будущность*, и *надежда* твоя не потеряна» (Притчи 23:17, 18).

Обратите внимание на два выделенных слова. Во-первых, в наше время, когда *надежды* мало, многие духовные лидеры де-

лают акцент на вдохновении и скорее относятся к Слову Божьему как к чему-то второстепенному. Для успокоения серьезных слушателей приводится пара мест из Писания, но основной упор делается на вдохновляющие их истории. Хотя эти рассказы принесут пользу и растрогают людей в краткосрочной перспективе, как и любой вдохновляющий голливудский фильм, они не принесут обещанной долговременной будущности, которую дает священный страх.

Страх Божий вознаграждает нас во многих отношениях: исполненные желания (см. Псалом 144:19), верные друзья (см. Псалом 118:63, 74, 79), исцеление тела (Притчи 3:7, 8), идентичность (Псалом 60:4) и определение направления в жизни, которого многие так жаждут.

«Кто есть человек, боящийся Господа? Ему укажет Он путь, который избрать. Душа его пребудет во благе, и семя его наследует землю» (Псалом 24:12, 13).

Уму непостижимо, почему кто-то не дорожит священным страхом! Я искренне желаю, чтобы вы увидели его ценность и не держали его в себе, а уподобились царю Иосафату, который научил всех людей, находившихся под его влиянием, бояться Бога.

### Вечернее чтение. Обретение священного страха

Более тридцати лет назад Господь поведал мне, что последнее действие Бога в этом веке будет подчеркивать святой страх. Великим благом этого пробуждения будет исполнение единственного опи-

сания в Библии невесты, за которой возвращается Иисус. Это не «влиятельная» церковь, хотя влиятельность важна для достижения заблудших. Это не церковь «лидерства», хотя лидерство имеет решающее значение для построения сильной церкви. Это не «общинная церковь», хотя община жизненно необходима, потому что человеку не должно быть одному. Вот единственное описание невесты, за которой Он возвращается:

«...чтобы представить ее Себе славною Церковью, не имеющею пятна, или порока, или чего-либо подобного, но дабы она была *свята* и непорочна» (Ефесянам 5:27).

Это святая церковь! Дорогие читатели, поскольку святость совершенствуется в страхе Божьем, то Господь искренне желает, чтобы вы стали одним из источников влияния в этом великом пробуждении. Поэтому важно завершить нашу дискуссию вопросом о том, как приумножить наш священный страх?

Позвольте мне вернуться к потрясающему и захватывающему служению в Малайзии. Во время проявления Его величественного и могущественного присутствия я трепетал от благоговения и думал про себя: «Джон Бивер, не произнеси ни одного неверного слова и не сделай ни одного неверного движения».

Пока я расхаживал взад-вперед по сцене, размышляя об этом, из моих уст вырвалось нечто, что мои уши услышали впервые, лишь когда я это произнес. Я никогда не думал об этом раньше. Я дерзко заявил: «Это Дух страха Господня!»

Внезапно меня озарило. Я внутренне возликовал: «Вот оно, вот оно — это одно из проявлений Святого Духа!»

Я никогда не видел тут прямой связи, но в Писании нам сказано об Иисусе:

«На Нем будет покоиться Дух Господа — Дух мудрости и [Дух] разума, Дух совета и [Дух] силы, Дух знания и [Дух] страха Господня, и будет страх Господень Ему в радость» (Исаии 11:2, 3, НРП).

Существует перечень из семи способов проявления Святого Духа, и Иисус ходил во всей полноте их всех, но святой страх был Ему в радость. Поэтому возникает вопрос: как нам получить Дух страха Господня? Иисус отвечает нам:

«Итак, если вы, будучи злы, умеете даяния благие давать детям вашим, тем более Отец Небесный даст Духа Святого просящим у Него» (Луки 11:13).

Мы просто должны попросить нашего Небесного Отца. Однако это не обычная просьба, а крик души, не терпящий отказа. Непосредственно перед этими словами Он говорит нам:

«Просите, и дано будет вам; ищите, и найдете (Луки 11:9).

Здесь подчеркивается настойчивость.

Вернемся в 1994 год, на конференцию, где пастор поправил меня, когда я говорил о страхе Господнем. На следующее утро на стройплощадке я начал молиться, задаваясь вопросом «Что я сделал не так?», но в итоге страстно взывал к святому страху. Это была конкретная просьба, не терпящая отказа. В то время я не осознавал важности момента, но теперь считаю его одним из самых важных и трансформирующих событий в моей жизни. Даже сейчас я почти ежедневно страстно прошу моего Небесного Отца о новом наполнении Святым Духом страха Господня. Рассмотрим

еще один отрывок из Писания, который будет иметь большое значение для нашей темы.

«Сын мой! если ты примешь слова мои и сохранишь при себе заповеди мои, так что ухо твое сделаешь внимательным к мудрости и наклонишь сердце твое к размышлению; если будешь призывать знание и взывать к разуму; если будешь искать его, как серебра, и отыскивать его, как сокровище, то уразумеешь страх Господень и найдешь познание о Боге» (Притчи 2:1–5).

Здесь должна быть не мольба — крик в сочетании с усердным поиском святого страха, подобно тому, как ищут потерянное обручальное кольцо с бриллиантом или золотое украшение. Вы наверняка смотрели передачи или фильмы о кладоискателях, которые всегда вызывают ощущение непоколебимого упорства искателя. Среди них выделяется художественный фильм «Сокровище нации» 2004 года. В нем рассказывается о человеке, Бенджамине Гейтсе, который всю свою жизнь посвятил поиску клада, спрятанного в 1700-х годах. Он отдавал все свое время и силы, чтобы найти его, даже рискуя своей репутацией и свободой. И хотя то, что он искал, когда-нибудь исчезнет, именно его непоколебимое упорство должно вдохновлять нас.

Если бы мы относились к Слову Божьему, Его мудрости, Божественному совету и святому страху с такой же решимостью, мы были бы самыми благословенными. Мы взываем о том, что никогда не исчезнет, это сокровище Божие. Он скрыл его не *от нас*, а *для нас*. Он побуждает нас найти его и радуется, когда мы это делаем. Он также радуется, когда мы получаем Его блага.

Я искренне надеюсь, что с помощью Святого Духа то, что зародилось во мне в то утро на стройплощадке, уже родилось и в вас —

неутолимый голод по страху Господню. Храните его и держитесь за него так, как будто это ваше главное богатство. В этом случае вы будете любить то, что любит Бог, и ненавидеть то, что Он ненавидит; то, что важно для Него, станет важным и для вас. Вы будете бесконечно любить людей и глубоко ненавидеть грех, который их уничтожает. Вы измените мир в пределах своего влияния и будете радоваться этому целую вечность.

Помните, важно не то, как мы начинаем забег, а то, как мы его заканчиваем. В подтверждение этих слов можно привести два отрывка, внушающих великую надежду:

«Могущему же *соблюсти вас от падения* и поставить перед славою Своею непорочными в радости» (Иуды 24).

«Который и *утвердит вас до конца*, чтобы вам быть неповинными в день Господа нашего Иисуса Христа» (1 Коринфянам 1:8).

Закончить хорошо — это самый важный аспект хорошей жизни, и Бог даровал нам святой страх, чтобы достичь этого. Для меня было честью познакомить вас с этим сокровищем. Пожалуйста, не оставляйте его лишь для себя, его хватит на всех. Поделитесь этим посланием со своим окружением. Если вы это сделаете, мы увидим меньше жертв в ближайшие дни и более здоровую церковь.

Сделайте свой выбор сейчас, чтобы стать частью могущественного преобразующего движения святого страха, которое подготовит невесту к возвращению нашего Жениха. Не оставайтесь сторонним наблюдателем. Приняв святой страх, вы обретете глубокую близость с нашим Женихом, ваше спасение станет более зрелым, вы будете очень плодовиты и создадите вечное наследие.

### **- Сделайте это личным** =

**Библейский стих.** «Могущему же соблюсти вас от падения и поставить пред славою Своею непорочными в радости, Единому Премудрому Богу, Спасителю нашему чрез Иисуса Христа Господа нашего, слава и величие, сила и власть прежде всех веков, ныне и во все веки. Аминь» (Иуды 24, 25).

**Смысл.** Закончить хорошо — самая важная часть хорошей жизни. Бог через Его дар святого страха сохранит вас сильными и беспорочными до конца.

**Размышление.** Что мне нужно сделать, чтобы умножить святой страх в моей жизни? Жажду ли я и, следовательно, неустанно ищу святой страх как сокровище? Буду ли я держаться за него, как за одну из самых ценных добродетелей? Что я должен делать регулярно, чтобы хранить его?

**Молитва.** Дорогой Отец, я взываю к Тебе, наполни меня Духом Господним, Духом мудрости, Духом разумения, Духом совета, Духом силы, Духом знания и Духом страха Господня. Храни меня в силе до конца, чтобы я был найден беспорочным в День Христов. Во имя Иисуса я молюсь. Аминь.

**Исповедание.** Страх Господень — мое сокровище.

# ВЗГЛЯД НА БОЖЬЕ ВЕЛИЧИЕ

Однажды в истории Израиля Бог пытается укрепить священный страх Своего народа, задавая вопрос:

«Кому же вы уподобите Меня, и с кем сравните?» (Исаии 40:25).

Если искать период в истории, когда необходимо глубоко задуматься над этим вопросом, а не коснуться его вскользь, то это сегодняшнее время. В этот день и час «величие» человечества постоянно транслируется в социальных сетях, СМИ, на телевидении и других платформах. Постоянно поются дифирамбы талантливым спортсменам, красивым голливудским звездам, одаренным музыкантам, гуру бизнеса, харизматичным лидерам и другим значимым личностям. Их всячески прославляют, и, хотя это кажется безобидным, такое непрерывное прославление человека отвлекает нас от размышлений об истинности Божьей славы<sup>34</sup>.

Мы с Лизой столкнулись с этим примерно двадцать пять лет назад в процессе воспитания наших четверых сыновей. В то время не было такого потока информации, потому что у нас не было приложений и социальных сетей. Но уже тогда мы заметили, что наши сыновья слишком интересуются одним профессиональным баскетболистом. В тот момент он был самым популярным спортс-

меном в Америке. Многие его боготворили, и даже спустя десятилетия его слава не угасла.

Наша семья служила на Восточном побережье, и мы остановились в отеле на берегу океана. Мы только что вернулись в номер после нескольких часов на пляже. Мальчиков швыряло и крутило в бурных волнах Атлантического океана, и они были в восторге и восхищались его мощью.

Я сел поговорить с тремя нашими старшими сыновьями. Указав на открытые раздвижные стеклянные двери, спросил: «Мальчики, океан огромен, не правда ли?»

Они хором ответили: «Да, папа».

Я продолжил: «Вы видите только пару миль, но на самом деле океан простирается на тысячи миль».

Мальчики, завернутые в теплые полотенца, ответили: «Ничего себе!»

«И этот океан даже не самый большой; есть еще один, более огромный, который называется Тихим океаном. А кроме этих двух, есть еще два».

Наши сыновья молча кивали в удивлении, а мы продолжали слушать мощный шум прибоя за открытой дверью.

Во время нашей поездки плей-офф НБА был в самом разгаре. Пресса, кабельное телевидение, наши сыновья и их друзья постоянно обсуждали достижения этой звезды баскетбола. Моих мальчиков впечатляло то, с какой легкостью он может держать одной рукой баскетбольный мяч. Зная, что мои сыновья в некоторой степени поняли, насколько огромна только что описанная мной масса воды, я спросил: «Мальчики, а вы знаете, что Бог взвесил всю воду, которую вы видите, плюс все то, что я только что описал, Своей горстью?» (см. Исаии 40:12). На их лицах отразилось неподдельное изумление.

Затем я в самых простых выражениях рассказал не только о размерах, но и о силе океана. Я рассказал нашим сыновьям о том, что, если бы метеорит шириной в одну милю упал в Атлантический океан в нескольких сотнях миль от побережья Нью-Йорка, это создало бы волну, величины которой было бы достаточно, чтобы стереть с лица Земли всю городскую застройку на всем Восточном побережье Америки, в Карибском бассейне и на большей части Атлантического побережья Южной Америки! И это еще не все! Эта волна пересекла бы океан и разрушила несколько европейских и африканских прибрежных городов. Однако она не была бы такой высокой из-за большой глубины Атлантики. Далее я спросил: «Что бы случилось, если бы вся масса океанских вод обрушилась на человечество? В мировых океанах заключена огромная сила, но при этом Бог взвесил каждую каплю этой воды Своей ладонью!»

Затем я перешел к обсуждению ночного неба. Спросил мальчиков, которые к этому моменту были полностью захвачены рассказом: «Знаете ли вы, что еще говорится в Библии о том, как велик For?» — «Что, папa?»

«В ней говорится, что Бог может измерить Вселенную Своей пядью» (Исаии 40:12). Вытянув перед ними руку, я показал, что пядь — это расстояние от кончика большого пальца до кончика мизинца.

В тот день я спросил наших сыновей о том, о чем сейчас спрошу вас: «Задумывались ли вы о размерах Вселенной?» Это за пределами наших умственных возможностей. Может быть, если мы попытаемся на мгновение ощутить необъятность Вселенной, то приблизимся к тому, чтобы хоть чуть-чуть осознать Его славу.

То, что я собираюсь написать, носит несколько технический характер, но я настоятельно прошу вас продолжить чтение, пока

я пытаюсь объяснить все просто и понятно, как я это делал для наших сыновей. Когда мы размышляем над этими фактами, они вызывают в нас чувство благоговения перед Его величием, ибо нам сказано:

«Небеса проповедуют славу Божию» (Псалом 18:2).

По оценкам ученых, во Вселенной существуют миллиарды галактик, каждая из которых содержит около 100 миллионов звезд. Размеры этих галактик весьма невелики по сравнению с пространством, которое существует между ними.

Наше Солнце расположено в одной из таких галактик. Наша галактика настолько велика, что когда вы смотрите на ночное небо, то видите не всю Вселенную, а лишь маленькую (по сравнению со Вселенной) галактику, в которой мы живем. Она называется Млечный Путь. Если развивать мысль дальше, то вы видите даже не весь Млечный Путь, а лишь его часть. Ведь большинство звезд нашей галактики находятся слишком далеко, чтобы их можно было увидеть невооруженным глазом.

Поэтому давайте поговорим только о тех звездах, которые мы можем видеть невооруженным глазом каждую ночь. Ближайшая к нашей планете звезда, не считая Солнца, находится на расстоянии всего 4,3 световых года от нас. Большинству это практически ни о чем не говорит, поэтому поясню. Свет движется со скоростью 186 282 мили в секунду — не в час, а в секунду. Это примерно 670 миллионов миль в час. Наши самолеты летают со скоростью примерно 500 миль в час. Так что, как видите, это невообразимо быстро!

Чтобы представить, насколько это быстро, давайте предположим, что можно было бы подлететь к Солнцу на реактивном лайнере. Когда я лечу в Азию, которая находится на противополож-

ной от моего дома стороне земного шара, мне требуется примерно двадцать три часа. Если бы я отправился в беспосадочный полет к Солнцу на этом же лайнере, это заняло бы у меня примерно двадцать один год! Подумайте о том, где вы были двадцать один год назад, а затем представьте, что все время с того момента до сегодняшнего дня вы провели, сидя в самолете (надеюсь, у вас место у иллюминатора). Для тех, кто предпочитают автомобили... Что ж, это невозможно, так как на это потребовалось бы примерно двести лет, не считая остановок на заправку и отдых! Теперь давайте спросим, сколько времени требуется свету, чтобы долететь до Земли? Ответ — всего лишь 8 минут 20 секунд!

Оставим Солнце и перейдем к ближайшей звезде. Мы уже знаем, что она находится на расстоянии 4,3 световых года от Земли. Если бы мы построили масштабную модель Земли, Солнца и ближайшей звезды, она выглядела бы следующим образом. В пропорциях Земля уменьшилась бы до размеров перчинки, а Солнце стало бы размером с мяч диаметром чуть более 20 см. В таком масштабе расстояние от Земли до Солнца составило бы почти двадцать четыре метра — четверть длины футбольного поля. Однако помните, что для того чтобы приведенный к соответствующему масштабу авиалайнер преодолел это расстояние в двадцать четыре метра, потребовалось бы более 21 года.

Итак, если это модели Земли и Солнца, можете ли вы предположить, на каком расстоянии от нашей перчинки находилась бы ближайшая звезда? Вы бы подумали: на километр, два или, может быть, милю? Как бы не так! Наша ближайшая звезда находилась бы на расстоянии четырех тысяч миль от перчинки! Это значит, что если положить нашу Землю-перчинку в Нью-Йорке, то Солнце, до которого нужно лететь двадцать один год, будет находиться в двадцати четырех метрах от нее в Нью-Йорке, а ближайшая

звезда в нашей масштабной модели окажется где-то за Лос-Анджелесом, на 1000 миль вглубь Тихого океана! На путешествие к этой ближайшей звезде на самолете потребовалось бы около 51 миллиарда лет, если лететь без остановки! То есть 51 000 000 000 лет! При этом свет от этой звезды доходит до Земли всего за 4,3 года!

Разовьем тему. Большинство звезд, которые вы видите ночью невооруженным глазом, находятся на расстоянии от ста до тысячи световых лет от нас. Однако есть несколько звезд, которые можно увидеть невооруженным глазом на расстоянии до четырех тысяч световых лет (напомним, что это даже не самые далекие звезды в нашей крошечной галактике). Я не буду даже пытаться подсчитать, сколько времени потребуется самолету, чтобы достичь хотя бы одной из этих звезд. Но вы только подумайте: когда вы выходите ночью на улицу и смотрите на одну из этих звезд, которые находятся на расстоянии 4000 световых лет, на самом деле вы смотрите на свет, который покинул эту звезду примерно в то время, когда Авраам женился на Саре, и который с тех пор движется со скоростью 670 миллионов миль в час, не замедляясь, и только сейчас достигает Земли!

Помните, что это всего лишь звезды в нашей крошечной галактике под названием Млечный Путь. Мы даже не заглядывали в другие миллиарды галактик! И не забывайте, что между галактиками существует огромное пространство! Например, у нас есть очень близкая соседняя галактика, которая называется Андромеда. Расстояние от нас до нее составляет примерно 2,3 миллиона световых лет! Только подумайте: свету, движущемуся со скоростью 670 миллионов миль в час, требуется более двух миллионов лет, чтобы добраться до нашей Земли из этой галактики! И это наш ближайший сосед. А ведь есть еще миллиарды других галактик! Мы еще не вышли за рамки своих возможностей к восприятию?

Напомню еще раз: Исаия утверждает, что Бог измерил эту огромную Вселенную своей пядью — от большого пальца до мизинца! Более того, Соломон заявляет Духом Божьим: «Поистине, Богу ли жить на земле? Небо и небо небес не вмещают Тебя» (3 Царств 8:27). Вы хотя бы немного осознаете, Кого мы обсуждаем?

После того как мы рассказали обо всем этом нашим сыновьям, к ним вернулся правильный взгляд на статус суперзвезды НБА. Они больше не испытывали нездорового благоговения перед его талантами после размышления о величии нашего Творца.

Но для вас, читатель, я хотел бы пойти еще немного дальше. Наш Отец Небесный не только сотворил удивительные вещи невероятного масштаба и пропорций. Тонкости этих творений также провозглашают Его славу. Наука тратит годы и колоссальные средства на изучение функционирования этого мира природы. Но пока что она открыла лишь малую часть той мудрости, которая была заложена в Его творение. Остается еще много вопросов, на которые нет ответов. Его проекты и структурные элементы по-прежнему восхищают.

В основе всех форм жизни лежат клетки. Клетки — это строительные блоки человеческого организма, растений, животных и всех других живых существ. Человеческое тело, которое само по себе является чудом инженерной мысли, содержит около 100 000 000 000 000 000 клеток (вы можете осознать это число?!), и эти клетки очень разные. Бог в своей мудрости предназначил эти клетки для выполнения определенных задач. Они растут, размножаются и в конце концов умирают — строго по расписанию.

Хотя клетки невидимы невооруженным глазом, это не самые маленькие частицы из известных человеку. Клетки состоят из множества мельчайших структур, называемых молекулами, а молекулы состоят из еще более мелких структур, называемых эле-

ментами. А внутри элементов находятся еще более мелкие структуры, называемые атомами.

Атомы настолько малы, что в точке в конце этого предложения их содержится более миллиарда. Как бы ни был мал атом, он почти полностью состоит из пустого пространства. Остальная часть атома состоит из протонов, нейтронов и электронов. Протоны и нейтроны сгруппированы в миниатюрном и очень плотном ядре, расположенном в самом центре атома. Вокруг этого ядра со скоростью света вращаются маленькие пучки энергии, называемые электронами. Это основные структурные элементы, которые все объединяют.

Так откуда же атом получает энергию? И какая сила удерживает его энергетические частицы вместе? Ученые называют это электромагнитными и ядерными силами. Это всего лишь модные научные термины, описывающие то, что до сих пор невозможно полноценно объяснить. Ведь Бог уже сказал, что Он держит «все словом силы Своей» (Евреям 1:3). А в Послании к Колоссянам (1:17) сказано: «Все Им стоит».

Сделайте паузу и подумайте об этом. Вот этот славный Творец, Которого мы называем Отцом и Которого не может вместить даже Вселенная. Он может измерить Вселенную одной Своей пядью, но при этом Он до таких мельчайших деталей продумал Свой проект нашей крошечной планеты и существ, которые на ней обитают, что остается огромное количество вопросов, на которые современная наука до сих пор, даже после многих лет исследований, не может ответить. Неудивительно, что псалмопевец восклицает:

«Когда я взираю на небеса Твои — дело Твоих перстов, на луну и звезды, которые Ты поставил, то что есть человек, что Ты помнишь его, и сын человеческий, что Ты посещаешь его» (Псалом 8:4, 5).

Я думаю, на этом можно закончить. Если бы мне нужно было бы угадать, я бы сказал, что псалмопевец, вероятно, излагает мысли одного из огромных ангелов, окружающих Божий престол. Они продолжают взывать о святости из-за бесконечности Его необъятного величия. Эти самые существа видели, как Он создавал огромную вселенную во всей ее сложности, а потом они наблюдали сотворение людей и воскликнули: «А это еще что такое? Почему Бог уделяет такое внимание этим маленьким людишкам на этой маленькой планете?»

После разговора со мной мои сыновья больше не упивались славой знаменитостей нашего времени, они не были ею поглощены. Ребята поняли, что все великое на нашей планете меркнет по сравнению с величием нашего Бога.

Я надеюсь, что это приложение произвело на вас тот же эффект. Поразмышляйте над тем, что вы прочитали, в свете вопроса, который Бог задал Своему народу через пророка Исаию: «Кому же вы уподобите Меня, и с кем сравните?» (Исаии 40:25).

Конечно, о чудесах и мудрости Его творения можно написать не одну книгу. Но здесь я не ставлю перед собой такой цели. Я хочу пробудить изумление и восхищение творениями Его рук, ибо они возвещают Его великую славу!

## ПРИМЕЧАНИЯ

#### Вступление

1. Чарльз Сперджен. https://quotefancy.com/quote/786372/Charles-H-Spurgeon-The-fear-of-God-is-the-death-of-every-other-fear-likeamighty -lion-it.

#### Глава 1

- 2. Екклесиаста 1:8 (перевод с английского).
- 3. Екклесиаста 1:9.
- 4. Екклесиаста 7:1.
- Екклесиаста 1:15.
- 6. Екклесиаста 12:2-6.

#### Глава 3

- 7. «Полный словарь для изучения слов» (The Complete Word Study Dictionary).
- 8. Ноа Вебстер, «Благоговение». В «Американском словаре английского языка» Н. Вебстера, 1828. Издание, 2010.

#### Глава 5

9. В Евреям 12:29 написано, что Бог есть «пожирающий огонь»; в Римлянам 8:15 — Он Авва, Отец.

#### Глава 6

10. «Жития святых» Батлера. Краткое издание, переработанное и дополненное». Майкл Уолш.

#### Глава 8

11. «Сколько песчинок в одном квадратном дюйме?» WikiAnswers, accessed September 10, 2022, https://math.answers.com/other-math / How\_many\_grains\_of\_sand\_are\_in\_one\_square\_inch.

#### Глава 11

- 12. Йоханнес П. Лу и Юджин Альберт Нида «Греко-английский словарь Нового Завета: основанный на семантических доменах» (Greek-English Lexicon of the New Testament: Based on Semantic Domains (New York: United Bible Societies, 1996), 684.
- 13. Йоханнес П. Лу и Юджин Альберт Нида «Греко-английский словарь Нового Завета: основанный на семантических доменах», 540.
- 14. Признаки упадка и надежды среди ключевых показателей веры. Барна. https://barna.gloo.us/articles/ signs-of-decline-and-hope.

#### Глава 12

15. Лу и Нида, 765.

#### Глава 13

16. См. Луки 5:14; Иоанна 6:15; Филиппийцам 2:7; Евреям 5:4; Исаии 42:4.

#### Глава 15

- 17. Спирос Зодиатес «Полный словарь для изучения слов. Новый Завет». The Complete Word Study Dictionary: New Testament (Chattanooga, TN: AMG Publishers, 2000).
- 18. Лу и Нида, 433.

#### Глава 16

- 19. Лу и Нида, 429.
- 20. Леон Моррис «Евангелие от Матфея», The Pillar New Testament Commentary (Grand Rapids, MI; Leicester, England: W.B. Eerdmans; Inter-Varsity Press, 1992), 175.

#### Глава 19

21. К. С. Льюис и Клайд С. Килби «К. С. Льюис. Письма американской леди» (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1997).

#### Глава 20

22. Лу и Нида, 662.

#### Глава 29

23. «Определение близости и значение. Английский словарь Коллинза».

#### Глава 35

- 24. Лу и Нида, 375.
- 25. См. Иоанна 3:1, 2: 6:26, 66; 12:42; 19:38; Матфея 26:14-16.

#### Глава 38

- 26. Merriam-Webster.com Словарь, «наследие». https://www.merriam-webster.com/dictionary/legacy.
- 27. Ludwig Koehler et al., The Hebrew and Aramaic Lexicon of the Old Testament (Leiden: E. J. Brill, 1994–2000), 217.
- 28. Уоррен Бейкер и Юджин Карпентер «Полный словарь изучения слов. Ветхий Завет».
- 29. Ричард Луис Дагдейл «Исследованиее семьи Джуксов: Исследование преступности, пауперизма, болезней и наследственности». Юридический колледж Государственного Университета Джорджии. https://readingroom.law.gsu.edu/cgi/viewcontent. cgi?artic le=1000&context=buckvbell.
- 30. Роберт Алан Уорд «Потомки Джонатана Эдвардса». https://www.wmicentral.com/community\_beat/religion/the-descendants-of-jonathanedwards/article\_9e54e16d-59c5-5cf2-a99f-dea187da978a.html.

#### Глава 39

31. Верное понимание этого еврейского слова — затравка или приманка в капкане охотника. Уоррен Бейкер и Юджин Е. Карпентер «Полный словарь изучения слов. Ветхий Завет». (Warren Baker

- and Eugene E. Carpenter, The Complete Word Study Dictionary: Old Testament (Chattanooga, TN: AMG Publishers, 2003), 585).
- 32. Бейкер и Карпентер «Полный словарь изучения слов. Ветхий Завет».

#### Глава 42

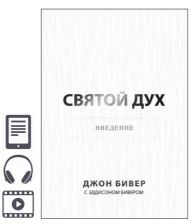
33. Джон Тёрттауб, режиссер «Сокровище нации», 2005, DVD.

#### Приложение

- 35. Факты и цифры взяты из книги «Пламенное сердце», которую я написал много лет назад, глава 4: «Слава Господня» (М.: «Золотые страницы»).
- 36. С тех пор как я впервые написал об этом, были созданы более совершенные научные модели. Согласно исследованиям, прибрежные города могут не пострадать, если метеорит упадет в центре океана. Но никто не знает наверняка, что произойдет. Вот несколько интересных статей на эту тему: https://www.nytimes.com/1998/01/08/us/what-if-huge-asteroid-hits-atlantic-you-don-twant-to-know.html и https://www.space.com/35081-asteroid-impact-ocean-computer-simulations-solar-system.html.

# ДУХ СВЯТОЙ: ВВЕДЕНИЕ

Вы знаете о Нем – но знаете ли вы Его?



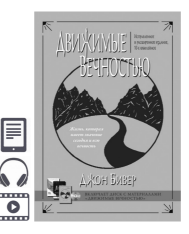
Три года ученики были с Иисусом, ходили с Ним и слышали все, что Он говорил. И тем не менее Иисус сказал Своим ближайшим друзьям, что Ему нужно покинуть их, чтобы Святой Дух мог прийти – и что им от этого будет только лучше (Иоанна 16:7, 13-14). Если это было лучше для учеников, которые каждый день проводили с Иисусом, то насколько больше мы сегодня нуждаемся в активном присутствии Святого Духа в своей жизни?

Печально, что Духа Святого часто неправильно понимают, оставляя многих людей без знаний о том, кто Он и как Он являет Себя нам. Святой Дух часто изображается как что-то «странное». Но Библия ясно говорит, что Дух Святой – это не что-то. Он Кто-то, Он Личность, и Он обещал никогда не покидать нас. В этой интерактивной книге Джон Бивер приглашает Вас сделать личное открытие самой игнорируемой и непонятой Личности в Церкви: Святого Духа.



## ДВИЖИМЫЕ ВЕЧНОСТЬЮ

Жизнь, которая имеет значение сегодня и всю вечность



Жизнь на земле — это мгновение, но многие из нас живут так, словно после этой жизни ничего нет. Но ведь наше время здесь на земле определит то, как мы проведем вечность. Писание говорит, что будут разные степени награды для верующих, начиная от того, как все дела человека сгорят на суде, до царствования вместе с Самим Христом.

На основании места из 2 Послания к Коринфянам (5:9-11) Джон Бивер напоминает нам, что все верующие предстанут перед Христом для получения того, что они заработали в жизни. Многие из нас будут шокированы, когда узнают, что большую часть времени мы провели на то, что не даст нам вечную награду.

Как же нам прожить свою жизнь достойно? В книге «Движимые вечностью» вы узнаете как найти свое призвание и приумножить то, что Бог вам даровал. Когда вы посмотрите на свою жизнь с перспективы вечности, вы получите силу, чтобы трудиться ради вечно пребывающего плода.



## БОГ, ГДЕ ТЫ?!

Найдите силу и цель в своей пустыне



Возможно, вы слышали прежде голос Бога, но сейчас вам кажется, что Он молчит. Возможно, вы шли верой, но сейчас не можете найти Его присутствие. Добро пожаловать в пустыню – место между получением Божьего обещания и его исполнением.

Но хорошая новость в том, что пустыня – это не бесцельная и пустая земля. Бог использует ее, чтобы приготовить и снарядить вас для вашего предназначения, в случае если вы правильно ее пройдете. Независимо от мнения других людей, мы проходим этот сезон, не просто ожидая Бога. Вы должны сыграть свою роль, проходя его, и ваша роль значительна. Если вы не хотите тратить время попусту и ходить по кругу, важно узнать, что такое пустыня.

В этой книге, полной откровений, автор бестселлеров Джон Бивер снаряжает вас ключевыми библейскими знаниями и содержательными историями, которые помогут вам пройти через сложные и засушливые жизненные сезоны и войти во все то, что Бог приготовил для вас.



## УНИЧТОЖИТЬ КРИПТОНИТ

Как обезвредить то, что крадет у вас силу



Как Супермен, способный одолеть любое препятствие и сокрушить всякого врага, последователи Христа имеют сверхъестественные способности преодолевать все трудности на своем пути. Но у нас, как у Супермена, есть одна проблема – криптонит, крадущий нашу силу.

Безусловно, Супермен и криптонит – это плоды фантазии. Но духовный криптонит действительно существует.

В этой книге вы найдете ответ на вопрос, почему многие из нас лишены божественной силы, которой, вне всякого сомнения, обладали христиане первого века.

В книге «Уничтожить криптонит» Джон Бивер рассказывает, что такое духовный криптонит, чем он угрожает нашему обществу и как освободиться от его плена.

Эта книга не для слабонервных, что угодно, но только не услада для сладкоежек. Это серьезная истина для любого последователя Христа, жаждущего вступить на полный трудностей, но и обещающий награду, путь преображения.



## НАГРАДА ЗА ЧЕСТЬ

Как раскрыть силу этой забытой добродетели



Ни один христианин не желает ограничивать Бога, но многие из нас неосознанно сдерживают Его проявление в своей жизни, потому что игнорируют важный духовный принцип: почитание.

Это понятие в значительной степени утрачено в нашей культуре, но, как вы увидите на страницах этой книги, оно является основой для высвобождения Царства Божьего во все сферы жизни.

В книге «Награда за честь» автор бестселлеров Джон Бивер объясняет, как принятие призвания к почитанию приводит вас в соответствие с Божьей системой ценностей и позволяет получить все, что Он приготовил для вас.

Благодаря сочетанию глубокой библейской мудрости и вдохновляющих реальных историй о действии принципов почитания в жизни эта книга поможет по-новому взглянуть на эту забытую добродетель, а самое главное, пробудит в вас страсть воплощать ее в каждой сфере своей жизни.



### ПРИБЛИЖЕНИЕ К БОГУ

Жизнь в близости с Богом



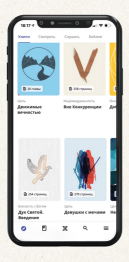
Трудно желать того, чего не знаешь, что тебе не хватает. К сожалению, многие верующие никогда не испытывали истинной близости с Богом, потому что не понимают, что это такое и как ее достичь. Но мы, люди, сотворены для близкого общения с Богом, и оно всегда было Его самым сокровенным желанием. Священное Писание ясно говорит нам, что Господь жаждет нас и ищет тех, кто стремится к Нему. Однако мы должны прийти к Иисусу на Его условиях, а не на своих.

В книге «Приближении к Богу» Джон Бивер приглашает читателей исследовать жизнь в близости с Богом. Подчеркивая необходимость в послушании, он призывает нас практиковать общение со Святым Духом ровно так, как мы бы практиковали все то, что способно нам помочь. Понимая, что молитва — это диалог, а не монолог, автор призывает нас слушать, сидя у ног Отца. Учебные вопросы в каждой главе дают возможность для размышлений, а раздел «Как приблизиться к Богу» предлагает практические шаги для развития истинной близости с Ним.





### Путь ученичества для каждого, всюду



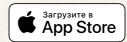
- Бесплатно на более чем 125 языках мира
- Доступно через приложение и онлайн
- Ресурсы, созданные для вашего роста
- Отслеживайте вашу историю и путь ученичества

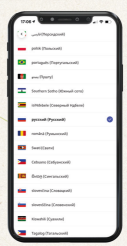


Получите всю библиотеку «Мессенджера» с материалами по ученичеству, включая электронные книги, аудиокниги, короткометражные фильмы, видеоуроки, Библии и другое, чтобы смотреть, читать и слушать на всех ваших устройствах.

## MessengerX.com









# Что значит бояться Бога?

Жаждете ли вы более близких отношений со своим Создателем? Кажется ли Он далеким, даже неуловимым? Джон Бивер уверяет нас, что Бог — рядом, но, возможно, в вашем общении с Ним не хватает чего-то очень важного — страха Господня.

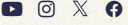
В книге «Трепет перед Богом» Джон Бивер приглашает вас по-новому взглянуть на то, что значит со страхом и трепетом совершать свое спасение. Эта во многом забытая добродетель необычный путь к полноценной и плодотворной жизни. Вы узнаете, что святой страх

- жизненно важен для близких отношений с Богом;
- освобождает нас от всех других страхов и тревог;
- очищает наши внутренние побуждения и намерения;
- ведет нас к истинной мудрости, пониманию и знанию.

Священное благоговение открывает жизнь, которую Бог предназначил для нас. Только развивая в себе эту добродетель, мы обретаем покой, безопасность и радость, которые многим кажутся недостижимыми. Вместо того чтобы сжиматься от страха перед нашим Творцом, примите страх Божий, который поднимет вас на более высокий уровень жизни и навсегда изменит вас.



ДЖОН БИВЕР — служитель, известный своим смелым, бескомпромиссным подходом к Слову Божьему. Он также является автором международных бестселлеров, его книги разошлись миллионными тиражами и были переведены на более чем 125 языков. Джон и его жена Лиза — основатели служения «Мессенджер Интернэшня», цель которого — кардинально влиять на ученичество по всему миру, воспитывать страстных, непреклонных последователей Христа.



Для бесплатных загрузок и потокового видео MessengerX зайдите на MessengerX.com



Эта книга – подарок от автора. Продаже не подлежит.

